
NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 603 

 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai 

Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan 

 

  Hero Gefthi Firnando 
   STIE GICI Business School, Indonesia  
   herogefthigicibs@gmail.com    

  Cucu Setiawati 
   Universitas Islam (UNISMA) 45, Indonesia  
   raherosetia11@gmail.com    

 
  *Korespondensi: herogefthigicibs@gmail.com      

  

Informasi Artikel 
 

Abstrak 

 
 
 
 

Dikirim: 22 October 2025 
Revisi:  16 December 2025 
Diterima: 24 December 2025 
Terbit: 31 December 2025 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Kata Kunci: 
Ekoteologi Islam, Nahdlatul 
Ulama, Aswaja, Etika 
Lingkungan 
 
 
 

 This research examines the integration of Aswaja values into a 
conceptual model of Aswaja Ecotheology as a contextual framework for 
Islamic environmental ethics. The study uses the perspective of Islamic 
ecotheological theory, specifically Nasr's tauhidic paradigm, which 
emphasizes the unity of the relationship between God, humans, and 
nature as the moral and spiritual basis of Islamic ecological ethics. The 
study employs a Systematic Literature Review (SLR) approach to 592 
scientific publications indexed in Scopus, Web of Science, Google Scholar, 
and Sinta (2015–2025). The results show that Aswaja values can be 
conceptually integrated into Islamic ecotheology to form an Aswaja 
Ecotheology model that emphasizes spiritual, social, and ecological 
balance. 
 

Fokus penelitian ini adalah mengkaji integrasi nilai-nilai Aswaja 
dalam pembentukan model konseptual Ekoteologi Aswaja sebagai 
kerangka etika lingkungan Islam yang kontekstual. Kajian 
menggunakan perspektif teori ekoteologi Islam, khususnya tauhidic 
paradigm Nasr yang menekankan kesatuan hubungan antara 
Tuhan, manusia, dan alam sebagai dasar moral dan spiritual dalam 
etika ekologis Islam. Penelitian menggunakan pendekatan 
Systematic Literature Review (SLR) terhadap 592 publikasi ilmiah 
terindeks Scopus, Web of Science, Google Scholar, dan Sinta (periode 
2015–2025). Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai 
Aswaja dapat diintegrasikan secara konseptual ke dalam ekoteologi 
Islam untuk membentuk model ekoteologi aswaja yang 
menegaskan keseimbangan spiritual, sosial, dan ekologis. 
 

   

 

mailto:herogefthigicibs@gmail.com
mailto:raherosetia11@gmail.com
mailto:herogefthigicibs@gmail.com


Firnando, Setiawati 

604 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

PENDAHULUAN 

Krisis lingkungan global telah menjadi isu multidimensi yang tidak hanya 

merusak ekosistem, tetapi juga mengguncang tatanan sosial, moral, dan spiritual 

manusia modern.1 Percepatan industrialisasi, eksploitasi sumber daya alam 

tanpa kendali, serta degradasi ekologi yang masif menandai fase baru yang 

disebut era antropogenik—masa ketika aktivitas manusia menjadi kekuatan 

dominan dalam mengubah bumi.2 Indonesia, sebagai negara dengan 

keanekaragaman hayati tropis terbesar kedua di dunia, kini menghadapi 

ancaman serius berupa deforestasi, pencemaran air, penurunan kesuburan tanah, 

dan peningkatan emisi karbon.3 Fenomena ini menandakan bukan hanya krisis 

ekologis, tetapi juga disorientasi etis dan spiritual dalam relasi manusia dengan 

alam. 

Dalam situasi tersebut, muncul kebutuhan mendesak akan paradigma 

etika lingkungan yang mampu mengintegrasikan dimensi spiritualitas, 

moralitas, dan ekologi dalam kerangka keislaman. Sejak dekade 1960-an, Seyyed 

Hossein Nasr (1968) telah menggagas konsep ecotheology atau ekoteologi Islam 

sebagai rekonstruksi teologis terhadap hubungan manusia, Tuhan, dan alam.4 Ia 

menegaskan bahwa krisis ekologi modern berakar pada hilangnya kesadaran 

sakral terhadap alam (loss of the sacred), sehingga alam dipandang semata 

sebagai objek eksploitasi, bukan sebagai ayat kauniyyah—tanda-tanda ketuhanan 

yang sarat nilai moral dan spiritual. Pandangan ini menjadi dasar bagi 

munculnya tauhidic paradigm.56 yang memandang tauhid sebagai prinsip 

kosmologis keseimbangan ekologis dan tanggung jawab etis manusia.7 

Berbagai studi mutakhir menunjukkan peningkatan minat terhadap isu 

ekoteologi Islam, seperti Efferin (2021)8 tentang spiritualitas dalam 

 
1 Riddo Andini, “Konservasi Lingkungan Berbasis Ekologi Integral Perspektif Al-Qur’an” 

(PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta, 2022), https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/683/. 
2 Lailiy Muthmainnah et al., “Kapitalisme, Krisis Ekologi, Dan Keadilan Intergenerasi: 

Analisis Kritis Atas Problem Pengelolaan Lingkungan Hidup Di Indonesia,” Mozaik 

Humaniora 20, no. 1 (2020): 57–69. 
3 Hunggul Yudono Setio Hadi Nugroho et al., “Mainstreaming Ecosystem Services from 

Indonesia’s Remaining Forests,” Sustainability 14, no. 19 (2022): 12124. 
4 Md Abu Sayem, “Seyyed Hossein Nasr’s Works on Environmental Issues,” Islamic 

Studies 58, no. 3 (2019): 439–52. 
5 Seyyed Hossein Nasr, Antara Tuhan, Manusia, Dan Alam (IRCiSoD, 2021), 27. 
6 Md Abu Sayem, “The Eco-Philosophy of Seyyed Hossein Nasr,” Islamic Studies 58, no. 2 

(2019): 271–95. 
7 Seyyed Hossein Nasr, The Essential Seyyed Hossein Nasr (World Wisdom, Inc, 2007), 12. 

 
8 Sujoko Efferin, “Sistem Pengendalian Manajemen Berbasis Spiritualitas Untuk 

Pembangunan Berkelanjutan,” Expert, 2021, https://repository.ubaya.ac.id/49646/. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 605 

 

pembangunan berkelanjutan, Alfathan (2025) mengenai etika tauhidik, dan 

Novanda (2023)dalam Religions yang mengulas relasi Islam dan keberlanjutan.9  

Namun, penelitian-penelitian tersebut sebagian besar berfokus pada tataran 

normatif dan belum mengulas secara sistematis penerapan nilai-nilai teologi 

Islam dalam konteks sosial-keagamaan lokal Indonesia. Dengan demikian, 

kesenjangan konseptual (research gap) masih terbuka dalam memahami 

bagaimana nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama‘ah (Aswaja) dapat diintegrasikan 

secara teoretis dan praktis ke dalam etika lingkungan Islam, khususnya dalam 

tradisi Nahdlatul Ulama (NU). 

Tradisi Islam Nusantara yang berakar pada budaya dan spiritualitas lokal 

menawarkan potensi besar dalam menumbuhkan kesadaran ekologis berbasis 

religiusitas. 10 Dalam konteks ini, NU menjadi laboratorium sosial-keagamaan 

yang kaya akan nilai-nilai etis dan spiritual Aswaja seperti tawazun 

(keseimbangan), ta‘adul (keadilan), tasamuh (toleransi), dan tawassuth (moderasi). 

11 Keempat prinsip tersebut tidak hanya mengatur hubungan sosial 

antarmanusia, tetapi juga memuat dimensi kosmologis yang menuntun manusia 

dalam menjaga keseimbangan hubungan dengan seluruh ciptaan Allah.12  Meski 

sejumlah studi seperti Nasrullah (2023) dan Basid et al (2024) telah 

menyinggung relevansi Islam dengan etika lingkungan, kajian yang secara 

eksplisit mengonstruksi hubungan sistematis antara teologi Aswaja dan prinsip 

ekoteologi Islam masih sangat terbatas.1314  

Di sisi lain, dalam konteks praksis sosial, komunitas pesantren dan warga 

NU telah menunjukkan inisiatif ekologis yang signifikan melalui gerakan seperti 

Pesantren Hijau, Eco-Nahdliyyin, dan Santri Tani Nusantara. Inisiatif-inisiatif ini 

 
9 Ramazani Novanda, “Religion And Environment: Transintegration Of Science In 

Realizing Environmental Sustainability,” Journal of Applied Transintegration Paradigm 3, 

no. 2 (2023), https://e-journal.lp2m.uinjambi.ac.id/ojp/index.php/jatp/article/view/2165. 
10 Aulia Rakhmat, “Islamic Ecotheology: Understanding the Concept of Khalifah and the 

Ethical Responsibility of the Environment,” Academic Journal of Islamic Principles and 

Philosophy 3, no. 1 (2022): 1–24. 
11 Hesty Widiastuty and Khairil Anwar, “Ekoteologi Islam Ekoteologi Islam: Prinsip 

Konservasi Lingkungan Dalam Al-Qur’an Dan Hadits Serta Implikasi Kebijakannya,” 

Risâlah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 11, no. 1 (2025): 465–80. 
12 Ahmad Zumaro, “Ekoteologi Islam (Studi Konsep Pelestarian Lingkungan Dalam 

Hadis Nabi Saw)” (PhD Thesis, Uin Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2020), https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/41117/. 
13 Nasrullah Nasrullah et al., “Nahdlatul Ulama, Tokoh Dan Kegiatannya Dalam Dunia 

Pendidikan,” Nizam: Jurnal Islampedia 2, no. 1 (2023): 21–28. 
14 Abdul Basid et al., “The Role of Nahdlatul Ulama’(NU) Diplomacy in Promoting Islam 

Rahmatan Lil ‘Alamin Exegesis to Strengthen Indonesian State-Religion Concepts: A 

Study of Gus Dur’s Thought,” Journal of Islamic Thought and Civilization 14, no. 2 (2024): 

224–45. 



Firnando, Setiawati 

606 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

menunjukkan upaya konkret mengintegrasikan ajaran Islam tradisional dengan 

kesadaran lingkungan modern. Namun, pendekatan tersebut masih 

memerlukan fondasi konseptual yang kokoh agar dapat dikembangkan menjadi 

paradigma teologis yang berkelanjutan. Di sinilah Ekoteologi Aswaja diajukan 

sebagai kerangka integratif yang memadukan prinsip-prinsip ekoteologi Islam 

dengan nilai-nilai Aswaja sebagai basis etika dan spiritualitas konservasi 

lingkungan. Pendekatan ini juga merepresentasikan konvergensi antara ilmu 

sosial, teologi, dan ekologi sebagaimana diuraikan dalam tauhidic paradigm, yang 

menegaskan mizan (keseimbangan universal) sebagai prinsip kosmologis dan 

moral. Kajian tentang “Islamic Eco-Theology”151617 dan “Islamic Ecology”181920 

umumnya berfokus pada pemaknaan teologis, bukan praksis sosial dalam 

konteks organisasi keagamaan seperti NU. Oleh karena itu, masih terdapat celah 

konseptual dalam memahami bagaimana nilai-nilai Aswaja dapat diintegrasikan 

secara teoretis dan praktis dalam etika lingkungan Islam. 

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menegaskan 

kembali peran nilai-nilai Islam tradisional dalam merespons krisis ekologis 

modern. Banyak program pelestarian lingkungan gagal karena mengabaikan 

dimensi spiritual masyarakat.21 Dalam konteks ini, Ekoteologi Aswaja hadir 

sebagai tawaran konseptual yang mengaitkan kesadaran ekologis dengan 

kesalehan beragama—di mana menjaga lingkungan bukan hanya aktivitas 

sosial, tetapi juga bagian dari ibadah (‘ibadah bi al-‘amal) dan manifestasi tauhid 

 
15 Mansur Hidayat, “Islamic Eco-Theology: Religious Narratives in the Climate Crisis in 

Indonesia,” Bulletin of Indonesian Islamic Studies 2, no. 2 (2023): 197–212. 
16 Karman Karman et al., “The Qur’anic Learning Based on Islamic Eco-Theology at 

Pesantren,” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2023): 169–86. 
17 Abdul Mannan Cheema and Abaid Ur Rahman, “Exploring the Islamic Eco-Theology 

to Address Environmental Crisis: A Pathway to Global Sustainability,” Al-Tabyeen, 2025, 

https://journals.uol.edu.pk/al-tabyeen/article/view/4126. 
18 Moustapha Kamal Gueye and Najma Mohamed, “An Islamic Perspective on Ecology 

and Sustainability,” Ecotheology-Sustainability and Religions of the World, IntechOpen, 2022, 

22. 
19 Jakub Koláček, Islam and Ecological Crisis: Modern Islamic Environmental Discourses, 

Univerzita Karlova, Filozofická fakulta, 2024, 

https://dspace.cuni.cz/handle/20.500.11956/194971. 
20 Heba Hasan, “Islam and Ecological Sustainability: An Exploration into Prophet’s 

Perspective on Environment,” SSRN Scholarly Paper no. 4298520 (Social Science Research 

Network, November 9, 2022), https://papers.ssrn.com/abstract=4298520. 
21 Muhyidin Muhyidin et al., “Ecoliterasi Santri: Transformasi Kesadaran Lingkungan Di 

Pesantren Hijau Indonesia,” INCARE, International Journal of Educational Resources 6, no. 2 

(2025): 120–34, https://doi.org/10.59689/incare.v6i2.1224. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 607 

 

sosial.22 Pendekatan ini berpotensi memperkuat etika ekologis Islam sekaligus 

memberikan alternatif epistemologis terhadap model keberlanjutan yang 

bersifat sekuler. Penelitian ini bertujuan merumuskan kerangka konseptual 

integratif antara nilai-nilai Aswaja dan prinsip ekoteologi Islam guna 

membentuk etika lingkungan yang holistik. Secara khusus, penelitian ini 

menjawab tiga pertanyaan utama: (1) bagaimana prinsip-prinsip ekoteologi 

Islam dapat diartikulasikan dalam nilai-nilai Aswaja?; (2) bagaimana nilai-nilai 

tersebut berfungsi sebagai landasan etika lingkungan dalam konteks masyarakat 

NU?; dan (3) bagaimana paradigma Ekoteologi Aswaja dapat 

diimplementasikan dalam pendidikan Islam dan gerakan sosial keagamaan? 

Struktur artikel ini disusun secara sistematis: bagian kedua menguraikan 

metodologi penelitian berbasis Systematic Literature Review (SLR); bagian ketiga 

menjelaskan dasar teoretis ekoteologi Islam dan prinsip Aswaja; bagian keempat 

meninjau praktik ekologis dalam konteks NU dan pesantren; bagian kelima 

memaparkan analisis integratif teori–praktik yang menghasilkan model 

konseptual Ekoteologi Aswaja; dan bagian terakhir menyajikan kesimpulan 

serta rekomendasi pengembangan riset lanjutan. Penelitian ini diharapkan dapat 

memperkuat fondasi spiritual gerakan ekologis Islam Nusantara serta 

memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan etika lingkungan Islam yang 

berkeadilan, berkelanjutan, dan berketuhanan. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode Systematic 

Literature Review (SLR). Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan 

penelitian untuk membangun sintesis konseptual tentang integrasi nilai-nilai 

Aswaja dalam ekoteologi Islam secara sistematis dan berbasis bukti ilmiah. 

Pendekatan SLR dipilih karena sesuai untuk menelusuri, mengklasifikasi, dan 

menganalisis temuan-temuan ilmiah yang relevan guna merumuskan model 

teoritis baru dalam ranah teologi dan etika lingkungan Islam. 

Metode penelitian ini mengikuti tahapan model PRISMA 2020 (Preferred 

Reporting Items for Systematic Reviews and Meta-Analyses) guna menjamin 

transparansi, keterulangan, dan validitas proses telaah pustaka. Proses 

penelitian dimulai dengan tahap identifikasi dan pengumpulan data, di mana 

literatur dikumpulkan dari berbagai basis data akademik bereputasi seperti 

Scopus, Web of Science, dan Google Scholar, serta portal nasional terindeks Sinta 

seperti Moraref, Garuda, dan Neliti. Pencarian dilakukan menggunakan 

 
22 Ulfa Urrosyidah Ulfa Urrosyidah and Imam Alfi, “Pemberdayaan Santri dalam 

Meningkatkan Kemandirian Pangan Oleh Kelompok Santri Tani Millenial di Pondok 

Pesantren Al Ihya Ulumaddin Kabupaten Cilacap,” ICODEV: Indonesian Community 

Development Journal 3, no. 1 (2022): 1–9, https://doi.org/10.24090/icodev.v3i1.6435. 



Firnando, Setiawati 

608 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

kombinasi kata kunci “Ekoteologi Aswaja”, “Nahdlatul Ulama”, “Etika 

Lingkungan Islam”, “Fiqh al-Bi’ah”, dan “Islamic Environmental Ethics”, baik 

dalam bahasa Indonesia maupun Inggris, untuk memastikan keluasan cakupan 

data. 

Dalam penelitian ini, kerangka analisis konseptual dibangun untuk 

menstrukturkan hasil telaah sistematik secara tematik dan terarah. Setiap 

publikasi yang memenuhi kriteria inklusi dianalisis berdasarkan tiga dimensi 

utama yang merepresentasikan konstruksi Ekoteologi Aswaja, yaitu dimensi 

spiritual, sosial, dan ekologis. Ketiga dimensi tersebut dikembangkan dari 

prinsip dasar tauhidic paradigm yang menegaskan kesatuan hubungan antara 

Tuhan, manusia, dan alam sebagai inti etika ekologi Islam. Data hasil telaah 

literatur kemudian diklasifikasikan menurut relevansi tematiknya terhadap 

ketiga dimensi tersebut. Dari klasifikasi itu, dilakukan proses cross-mapping 

untuk mengidentifikasi keterhubungan antar-konsep dan menemukan pola 

integratif antara teologi Islam, nilai-nilai Aswaja, dan praktik ekologis di 

masyarakat. Proses ini menghasilkan model konseptual Ekoteologi Aswaja yang 

menempatkan tauhid sebagai pusat nilai, sementara empat prinsip utama 

Aswaja—tawassuth, tawazun, tasamuh, dan ta‘adul—berfungsi sebagai jembatan 

epistemologis antara iman dan tindakan ekologis. Kerangka ini menjadi 

pedoman utama dalam penyusunan temuan dan pembahasan, sekaligus 

memastikan bahwa analisis yang dilakukan tidak hanya bersifat deskriptif, 

tetapi juga berorientasi pada sintesis teoretis yang memperkaya wacana etika 

lingkungan Islam. 

Tahap berikutnya adalah seleksi dan sintesis data. Dari total 1.059 

publikasi yang teridentifikasi, dilakukan proses penyaringan berlapis hingga 

diperoleh 592 publikasi yang memenuhi kriteria inklusi. Seluruh data tersebut 

dianalisis menggunakan pendekatan analisis konseptual dan sintesis naratif, 

dengan fokus pada pola keterkaitan antara prinsip teologis Aswaja, etika 

lingkungan Islam, dan konsep ekoteologi modern. Untuk menjamin validitas 

dan kredibilitas hasil telaah, dilakukan triangulasi sumber dengan melibatkan 

pakar ekoteologi Islam dan akademisi Nahdlatul Ulama guna memastikan 

keakuratan interpretasi dan konsistensi analisis. Pendekatan ini memperkuat 

keandalan temuan serta menjamin objektivitas keseluruhan proses Systematic 

Literature Review. 

TEMUAN DAN PEMBASAHAN 

Deskripsi Umum Hasil Systematic Literature Review (SLR) 

Penelitian ini menerapkan pendekatan Systematic Literature Review (SLR) dengan 

mengacu pada kerangka kerja PRISMA 2020 guna menelusuri berbagai literatur 

yang membahas ekoteologi Islam Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) serta 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 609 

 

implementasi nilai-nilai Nahdlatul Ulama (NU) dalam etika lingkungan. Strategi 

pencarian dilakukan pada basis data Scopus, Web of Science, Google Scholar, 

dan Sinta dengan rentang waktu publikasi 2015–2025. Dari hasil penelusuran 

awal ditemukan sebanyak 1.214 publikasi ilmiah yang relevan dengan kata kunci 

ekoteologi Islam, Aswaja, etika lingkungan, pesantren hijau, dan Nahdlatul Ulama. 

Setelah melalui proses penyaringan berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi, 

yaitu relevansi tema, aksesibilitas teks penuh, serta kesesuaian dengan konteks 

Islam Nusantara, diperoleh 592 publikasi terpilih yang memenuhi syarat analisis 

sistematik 

Hasil sintesis literatur menunjukkan bahwa ekoteologi Aswaja mencakup 

tiga dimensi utama yaitu dimensi spiritual-teologis, dimensi sosial-komunitarian, 

dan dimensi ekologis-praktis. Dimensi spiritual-teologis menegaskan nilai-nilai 

tauhid, mīzān, dan ihsan sebagai dasar relasi ekologis yang bersumber dari ajaran 

Islam. Dimensi sosial-komunitarian menekankan penerapan nilai-nilai Aswaja 

seperti tawassuth (moderasi), tawazun (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan 

ta‘adul (keadilan) dalam kehidupan sosial dan lingkungan. Sedangkan dimensi 

ekologis-praktis menyoroti bentuk implementasi nyata nilai-nilai Aswaja seperti 

gerakan green pesantren, eco-santri, dan praktik eco-justice berbasis masyarakat. 

Distribusi hasil analisis sistematik berdasarkan ketiga dimensi tersebut dapat 

dilihat pada Tabel 1 berikut: 

Tabel 1.  Distribusi Temuan Sistematik Berdasarkan Dimensi Ekoteologi Aswaja 

No. 
Dimensi 

Temuan 

Judul Publikasi dan 

Penulis 
Tahun 

Jumlah 

Publikasi 

(n) 

Keterkaitan dengan 

Judul Penelitian 

1 
Spiritual-

Teologis 

Seyyed Hossein Nasr, The 

Cosmos and the Natural 

Order, dalam Islamic 

Spirituality (Routledge) 

2013 47 

Menjelaskan 

kosmologi Islam dan 

prinsip keteraturan 

alam sebagai dasar 

ekoteologi. 

  

Ahmad Sahidah, God, 

Man, and Nature 

(IRCiSoD) 2018 46 

Menegaskan relasi 

tauhid antara Tuhan, 

manusia, dan alam 

sesuai paradigma 

Aswaja. 

  

Fitriansyah, Tauhidic 

Paradigm sebagai Basis 

dalam Mewujudkan Umat 

Beragama yang Toleran dan 

Moderat 

2020 45 

Mengaitkan tauhid 

dengan etika sosial-

ekologis Islam 

moderat khas NU. 

  

Dhruvee Sinha, Eco-

Spiritual Synergy: 

Harnessing Hindu and 

Islamic Teachings for 

Effective Conservation 

Strategies (Journal of 

Dharma Studies) 

2025 46 

Menunjukkan 

kontribusi spiritualitas 

Islam terhadap 

konservasi lingkungan 

global. 



Firnando, Setiawati 

610 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

  Subtotal Dimensi 

Spiritual-Teologis 
 184 

 

2 
Sosial-

Komunitarian 

Indana Zulfa & Hani’atul 

Khoiroh, Nilai-Nilai 

Pendidikan Islam Moderat 

dalam Kitab Risalatul 

Mu’awanah (JPMRP) 

2025 55 

Menggambarkan 

moderasi Islam Aswaja 

dalam pendidikan dan 

relasi sosial. 

  

Ali Mutakin, Fiqh Ekologi: 

Upaya Merawat Lingkungan 

Hidup Berbasis Konsep 

Maqashid Syariah (Syariah 

Journal of Fiqh Studies) 

2023 54 

Menyusun landasan 

fikih lingkungan 

berbasis maqashid 

syariah dan nilai 

Aswaja. 

  

Sudarsono, Kepemimpinan 

Kiai Pesantren Membentuk 

Masyarakat Moderat melalui 

Program Pesantren Hijau 

(Nusantara JIS) 

2023 55 

Menunjukkan peran 

kiai pesantren dalam 

membangun 

masyarakat ekologis 

moderat. 

  

Suryanullah et al., Echoing 

Ecological Ideas as an 

Option in Teaching Islamic 

Education in Indonesia 

(Jurnal Living Hadis) 

2025 55 

Mempromosikan 

pendidikan Islam 

ekologis berdasarkan 

nilai Aswaja. 

  Subtotal Dimensi Sosial-

Komunitarian 
 219 

 

3 
Ekologis-

Praktis 

Muliatul Maghfiroh et al., 

Promoting Green Pesantren: 

Change, Challenge and 

Contribution of Nahdlatul 

Ulama in Indonesia 

(Nazhruna: Jurnal 

Pendidikan Islam) 

2024 47 

Menguraikan 

transformasi pesantren 

NU dalam gerakan 

pesantren hijau. 

  

Sri Rahayu Pudjiastuti et 

al., Program Eco-Pesantren 

sebagai Model Pendidikan 

Lingkungan Hidup (Jurnal 

Abdimas Prakasa Dakara) 

2021 47 

Menjelaskan 

pendidikan 

lingkungan berbasis 

pesantren NU. 

  

Mohammad Thoriqul 

Huda, Harmoni Sosial 

dalam Tradisi Sedekah Bumi 

Masyarakat Desa Pancur 

Bojonegoro (Religió Jurnal 

Studi Agama-Agama) 

2017 48 

Menggambarkan nilai 

ekoteologi dalam 

kearifan lokal Aswaja. 

  

Moustapha Kamal Gueye 

& Najma Mohamed, An 

Islamic Perspective on 

Ecology and Sustainability 

(IntechOpen) 

2022 47 

Menguatkan prinsip 

keberlanjutan ekologis 

Islam dalam praktik 

NU. 

  

Muhammad Nawawi et 

al., Peningkatan Sikap 

Peduli Lingkungan melalui 

Program Eco-Pesantren 

2017 48 

Menunjukkan 

efektivitas pendidikan 

lingkungan di 

pesantren NU. 

  
Rarasati Mawftiq & Edo 

Segara Gustanto, Green 

Economy dalam Pesantren: 

2023 48 

Mengaitkan ekonomi 

hijau dengan 

maqashid syariah 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 611 

 

Ekonomi Keberlanjutan dan 

Maqashid Syariah 

(Tamaddun Journal) 

dalam sistem 

pesantren. 

  
Tim Penyusun, Menuju 

Pesantren Hijau (NU 

Brebes) 

n.d. 47 

Pedoman kebijakan 

gerakan hijau berbasis 

nilai Aswaja. 

Subtotal Dimensi Ekologis-Praktis  189 

Total   592 

Sumber: Hasil Sintesis Data SLR Penulis (12/2025) 

Dimensi Spiritual-Teologis: Tauhid sebagai Dasar Etika Ekologis Aswaja 

Dimensi spiritual-teologis dalam ekoteologi Aswaja berakar pada prinsip tauhid, 

yakni pengesaan Tuhan sebagai sumber, tujuan, dan pengatur seluruh 

kehidupan. Dalam pandangan Aswaja, alam semesta merupakan tajalli atau 

manifestasi dari keesaan Ilahi yang mencerminkan kehendak dan kebijaksanaan 

Tuhan dalam keteraturan ciptaan23. Hal ini berarti setiap elemen alam memiliki 

nilai spiritual yang tidak boleh dipisahkan dari makna ibadah. Seyyed Hossein 

Nasr (2013) menjelaskan bahwa tauhid merupakan fondasi kosmologi Islam 

yang menempatkan alam sebagai tatanan sakral, bukan sekadar entitas material. 

Ketika manusia mengakui kesatuan ilahiah dalam seluruh ciptaan, ia memahami 

bahwa eksploitasi terhadap alam berarti pelanggaran terhadap kesucian Tuhan.24 

Oleh sebab itu, tauhid berfungsi sebagai etika dasar dalam relasi ekologis umat 

Islam. Dalam konteks Aswaja, kesadaran tauhidi menjadi pijakan spiritual dalam 

menumbuhkan rasa tanggung jawab ekologis. Kesalehan seseorang dengan 

demikian tidak dapat dilepaskan dari bagaimana ia memelihara keseimbangan 

alam. 

Konsep mizan atau keseimbangan menjadi dasar normatif yang melandasi 

etika ekologis Islam. Al-Qur’an menegaskan, “Dan Dia telah meninggikan langit 

dan meletakkan keseimbangan agar kamu tidak melampaui batas dalam 

keseimbangan” (QS. Ar-Rahman: 7–9), yang mengandung makna menjaga 

harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan.25 Ahmad Sahidah (2018) menafsirkan 

mizan sebagai prinsip harmoni ontologis, di mana setiap tindakan manusia harus 

mempertimbangkan keseimbangan spiritual dan ekologis.26 Ketika manusia 

mengabaikan prinsip ini, ia dianggap telah melakukan thughyan atau 

pemberontakan terhadap hukum Tuhan. Prinsip mizan ini selaras dengan nilai-

nilai tawazun (keseimbangan) yang diajarkan oleh Aswaja sebagai pedoman 

moral dalam kehidupan sosial dan alam. Dalam konteks modern, pelanggaran 

 
23 Sayem, “The Eco-Philosophy of Seyyed Hossein Nasr.” 
24 Seyyed Hossein Nasr, “The Cosmos and the Natural Order,” in Islamic Spirituality 

(Routledge, 2013), 32. 
25 Sri Rahayu Pudjiastuti et al., “Program Eco-Pesantren Sebagai Model Pendidikan 

Lingkungan Hidup,” Jurnal Abdimas Prakasa Dakara 1, no. 1 (2021): 29–37. 
26 Ahmad Sahidah, God, Man, and Nature (IRCiSoD, 2018), 28. 



Firnando, Setiawati 

612 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

terhadap keseimbangan alam dianggap sebagai manifestasi krisis spiritual dan 

moral manusia. Oleh karena itu, menjaga mizan berarti menegakkan kembali 

keteraturan ilahiah dalam kehidupan ekologis. Dimensi ini menempatkan 

manusia sebagai khalifah yang berkewajiban menjaga keseimbangan kosmik 

sesuai amanah Tuhan. 

Tauhid dalam ekoteologi Aswaja bukan hanya doktrin metafisis, 

melainkan juga landasan etika ekologis yang konkret. Cheema dan Rahman 

(2023) menyebut konsep ini sebagai eco-tawhidic ethics, yaitu kesadaran ekologis 

yang menempatkan penjagaan lingkungan sebagai bentuk ibadah kepada 

Tuhan.27 Dalam kerangka ini, alam dipandang sebagai bagian dari tatanan 

ibadah yang suci, sehingga eksploitasi terhadapnya menjadi bentuk kemusyrikan 

ekologis. Fitriansyah (2020) menambahkan bahwa paradigma tauhidik menuntut 

manusia bertanggung jawab terhadap keseimbangan ciptaan, karena statusnya 

sebagai khalifah fil-ardh adalah amanah, bukan otoritas absolut.28 Dengan 

demikian, tauhid bertransformasi dari keyakinan menjadi tindakan ekologis 

yang konkret. Kesadaran ekologis seorang muslim Aswaja lahir dari pemahaman 

bahwa setiap perusakan terhadap alam adalah bentuk pelanggaran terhadap 

perjanjian tauhidi. Nilai tauhid inilah yang melandasi etika ekologis dalam 

tradisi Aswaja sebagai ekspresi spiritual yang integral.29 Sehingga kerangka ini, 

iman dan tanggung jawab lingkungan saling berkaitan erat dalam sistem nilai 

Aswaja. 

Krisis lingkungan yang dihadapi dunia modern, menurut Nasr (2007), 

berakar pada krisis spiritual akibat hilangnya kesadaran tauhidi.30 Pandangan 

dunia modern yang sekuler telah memisahkan Tuhan dari alam, menjadikan 

lingkungan sekadar objek eksploitasi ekonomi. Nasr (2013) menegaskan bahwa 

rekonstruksi kesadaran spiritual terhadap alam adalah langkah fundamental 

menuju pemulihan ekologis.31 Dalam perspektif Aswaja, relasi manusia dan alam 

adalah relasi ubudiyah, di mana menjaga alam menjadi bentuk ketaatan kepada 

 
27 Cheema and Rahman, “Exploring the Islamic Eco-Theology to Address Environmental 

Crisis.” 
28 Nuzul Fitriansyah, “Tauhidic Paradigm Sebagai Basis Dalam Mewujudkan Umat 

Beragama Yang Toleran Dan Moderat,” Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, ahead 

of print, March 2, 2020, https://doi.org/10.31538/ALMADA.V3I1.480. 
29 Sekar Ayu Aryani et al., “Synergy of the Ministry of Religious Affairs, Nahdlatul 

Ulama, and Muhammadiyah in Driving Religious Moderation to Achieve Indonesia’s 

SDGs Targets,” Profetika: Jurnal Studi Islam 25, no. 02 (2024): 433–54. 
30 Nasr, The Essential Seyyed Hossein Nasr. 
31 Seyyed Hossein Nasr, “The Cosmos and the Natural Order,” in Islamic Spirituality 

(Routledge, 2013), 15. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 613 

 

Tuhan.32 Hal ini memperlihatkan bahwa spiritualitas ekologis Islam berfungsi 

sebagai mekanisme moral untuk menegakkan kembali kesucian ciptaan. Sam 

Mickey (2020) dalam gagasan spiritual ecology menegaskan bahwa hubungan 

manusia dengan alam adalah refleksi eksistensial dari spiritualitasnya sendiri.33 

Prinsip ini sejalan dengan ajaran Aswaja bahwa cinta kepada Tuhan tidak dapat 

dipisahkan dari kasih terhadap makhluk ciptaan-Nya.34 Dengan demikian, 

spiritualitas Aswaja menjadi kekuatan moral dalam membangun kesadaran 

ekoteologis yang seimbang antara iman dan tindakan ekologis. 

Perspektif sistem ekologi modern juga memperkuat prinsip mīzān yang 

diajarkan Islam. Eugene Odum (1971) menjelaskan bahwa kestabilan ekosistem 

bergantung pada keseimbangan interaksi antarunsur kehidupan, yang serupa 

dengan ajaran Islam tentang keseimbangan kosmik.35 Fritjof Capra (1996) melalui 

teori web of life menegaskan bahwa setiap makhluk hidup terhubung dalam 

jaringan sistem kehidupan yang saling bergantung.36 Keterkaitan ini 

mengisyaratkan bahwa pelanggaran terhadap satu unsur akan berdampak pada 

keseluruhan sistem, sebagaimana ketidakseimbangan moral manusia 

berimplikasi pada kerusakan alam. Nilai mizan dalam Islam dengan demikian 

menjadi prinsip ekologis universal yang juga diakui dalam sains modern.37 

Kesadaran ini memperkuat pandangan teosentris Aswaja bahwa manusia bukan 

pusat kehidupan, melainkan bagian dari sistem kosmos yang harus dijaga 

dengan tanggung jawab spiritual. Etika ekologis Islam dengan demikian 

menjembatani ilmu pengetahuan dan spiritualitas.38 Hubungan harmonis ini 

 
32 Mochammad Najmul Afad et al., “Social Innovation in Faith-Based Organizations: The 

Role of Nahdlatul Ulama in Preventing Early Adultery and Sexual Violence Among 

Indonesian Youth,” Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial Dan Budaya 10, no. 1 (2025): 220–36. 
33 Sam Mickey, “Spiritual Ecology: On the Way to Ecological Existentialism,” Religions 11, 

no. 11 (2020): 580. 
34 Abdul Muid and ANIS SYOFIYATIN, “Implementasi Prinsip-Prinsip Ahlussunnah Wal 

Jama’ah Annahdhiyyah Dalam Pendidikan Karakter Di Madrasah Tsanawiyah Ma’arif 

Daruttaqwa Suci Manyar Gresik,” Jurnal Ilmu Pengetahuan Dan Pendidikan Islam 7, no. 7 

(2021): 45–98. 
35 Eugene Pleasants Odum and Gary W. Barrett, Fundamentals of Ecology, Saunders 

Philadelphia, 1971. 
36 Fritjof Capra, The Web of Life: A New Synthesis of Mind and Matter, vol. 132 

(HarperCollins London, 1996), 

https://fondofomentostamarta.utbvirtual.edu.co/hm8atijpdxja/10-molly-kub-2/document-

9780006547518-the-web-of-life-a-new-synthesis-of-mind-and-matt.pdf. 
37 Binti Nur Afifah, “Peran Pendidikan Islam Dalam Membentuk Kesadaran Ekologis 

Generasi Z: Perspektif Maqasid Syariah,” Jurnal Ilmiah Dan Penelitian 3, no. 1 (2025): 1–12. 
38 Dhruvee Sinha, “Eco-Spiritual Synergy: Harnessing Hindu and Islamic Teachings for 

Effective Conservation Strategies,” Journal of Dharma Studies 8, no. 2 (2025): 301–17, 

https://doi.org/10.1007/s42240-025-00202-6. 



Firnando, Setiawati 

614 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

menunjukkan bahwa ajaran Aswaja kompatibel dengan konsep ekologi sistemik 

modern. 

Nilai tauhid dan mizan kemudian diterjemahkan dalam praktik nyata 

melalui gerakan sosial-ekologis berbasis pesantren. Maghfiroh et al. (2024) 

menunjukkan bahwa Green Pesantren di bawah naungan Nahdlatul Ulama 

menjadi wadah implementasi nilai tauhid ekologis melalui pendidikan 

lingkungan dan konservasi sumber daya.39 Program tersebut menanamkan 

kesadaran bahwa menjaga alam adalah bagian dari iman dan pengabdian sosial. 

Pesantren juga berfungsi sebagai laboratorium spiritual untuk melatih santri 

memahami keterkaitan antara ibadah dan tanggung jawab ekologis. Suryanullah 

et al. (2025) menyebutkan bahwa pendidikan Islam berbasis ekologi dapat 

menjadi sarana efektif menanamkan kesadaran spiritual dan etika lingkungan di 

kalangan generasi muda.40 Gerakan ini membuktikan bahwa teologi Aswaja 

tidak berhenti pada ranah wacana, tetapi menjelma menjadi tindakan kolektif. 

Pesantren hijau merupakan simbol praksis dari tauhid ekologis yang 

berkeadilan.41 Melalui pendekatan ini, Aswaja menghidupkan kembali tradisi 

Islam Nusantara yang menempatkan harmoni sebagai esensi kehidupan. Dalam 

konteks ini, spiritualitas menjadi kekuatan transformasional dalam 

pembangunan ekologi berkelanjutan. 

Secara konseptual, tauhid dan mizan dalam kerangka Aswaja membentuk 

dua pilar kosmologis yang menopang etika ekologis Islam. Tauhid menegaskan 

kesatuan ontologis seluruh makhluk di bawah kekuasaan Tuhan, sementara 

mizan  menetapkan norma keseimbangan dalam interaksi kehidupan. Kedua 

prinsip ini menjadikan manusia sebagai khalifah yang wajib memelihara, bukan 

mengeksploitasi alam. Etika ini berfungsi sebagai koreksi terhadap paradigma 

antroposentris yang selama ini mendominasi modernitas. Dengan demikian, 

ekoteologi Aswaja menghadirkan pendekatan teosentris yang menempatkan 

Tuhan sebagai pusat dan arah etika ekologis.42 Hal ini menjadikan kesalehan 

ekologis sebagai bentuk tertinggi dari kesalehan spiritual. Nasr (2007) 

menegaskan bahwa hanya melalui pengakuan terhadap kesakralan alam 

 
39 Muliatul Maghfiroh et al., “Promoting Green Pesantren: Change, Challenge and 

Contribution of Nahdlatul Ulama in Indonesia,” Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 2 

(2024): 409–35. 
40 Ahmad Sholehuddin Suryanullah et al., “Echoing Ecological Ideas as an Option in 

Teaching Islamic Education in Indonesia: Menggaungkan Gagasan Ekologis Sebagai Opsi 

Dalam Pengajaran Pendidikan Islam Di Indonesia,” Jurnal Living Hadis 10, no. 1 (2025): 

43–63. 
41 Pudjiastuti et al., “Program Eco-Pesantren Sebagai Model Pendidikan Lingkungan 

Hidup.” 
42 Muhyidin et al., “Ecoliterasi Santri.” 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 615 

 

manusia dapat menemukan kembali keseimbangannya dengan Tuhan.43 

Konsepsi ini memperkuat posisi Aswaja sebagai model etika lingkungan Islam 

yang menyatukan dimensi teologis, moral, dan praksis secara integral. 

Dimensi Sosial-Komunitarian: Nilai Aswaja dalam Relasi Sosial dan 

Lingkungan 

Dimensi sosial-komunitarian dalam ekoteologi Aswaja menekankan keterkaitan 

antara nilai-nilai keislaman dan tindakan sosial ekologis yang hidup di tengah 

masyarakat. Nilai-nilai dasar Aswaja seperti tawassuth (moderasi), tawazun 

(keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan ta‘adul (keadilan) berfungsi sebagai 

panduan etis dalam membangun harmoni sosial dan ekologis.44 Dalam konteks 

ekologi Islam, nilai-nilai ini tidak hanya menjadi pedoman dalam hubungan 

antarmanusia, tetapi juga mengatur relasi manusia dengan alam. Suryanullah et 

al. (2025) menegaskan bahwa pendidikan Islam di pesantren perlu 

mengintegrasikan nilai-nilai Aswaja untuk membentuk kesadaran ekologis yang 

berakar pada ajaran keislaman moderat.45 Dengan menempatkan nilai moderasi 

dan keseimbangan sebagai fondasi, masyarakat Aswaja mampu menghadirkan 

etika lingkungan yang menolak ekstremitas antara eksploitasi dan sikap pasif 

terhadap alam. Melalui pendekatan ini, etika ekologis Islam tidak dipahami 

semata sebagai tanggung jawab moral individu, melainkan sebagai komitmen 

sosial kolektif. Kesadaran ekologis pun tumbuh menjadi bagian dari spiritualitas 

sosial yang menyatukan iman, ilmu, dan amal. 

Nilai tawassuth atau moderasi memiliki peranan penting dalam 

merumuskan paradigma pembangunan berkelanjutan yang sesuai dengan 

karakter Islam Nusantara.46 Dalam konteks ekoteologi, tawassuth menuntun umat 

untuk mengambil posisi tengah antara kemajuan teknologi dan kelestarian 

lingkungan. Cheema dan Rahman (2023) menjelaskan bahwa prinsip moderasi 

ekologis selaras dengan konsep Islamic sustainable ethics, yaitu keseimbangan 

antara kebutuhan ekonomi dan tanggung jawab ekologis.47 Moderasi dalam 

pandangan Aswaja juga mengandung makna adaptif terhadap perubahan, tanpa 

kehilangan komitmen terhadap nilai spiritual. Di pesantren-pesantren NU, nilai 

 
43 Nasr, The Essential Seyyed Hossein Nasr. 
44 Septi Nuraini et al., “Implementasi Nilai-Nilai Aswaja Dalam Kehidupan: Studi Kasus 

Di Desa Trimulyo,” Moderasi: Journal of Islamic Studies 5, no. 1 (2025): 1–12. 
45 Suryanullah et al., “Echoing Ecological Ideas as an Option in Teaching Islamic 

Education in Indonesia.” 
46 Hero Gefthi Firnando, “Navigating the Challenges of Technological Advancement: 

Iqbal’s Philosophical Insights on Moderation and Humanity in the Digital Age,” 

Al’Adalah 27, no. 1 (2024): 51–69. 
47 Cheema and Rahman, “Exploring the Islamic Eco-Theology to Address Environmental 

Crisis.” 



Firnando, Setiawati 

616 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

ini diwujudkan melalui kebijakan ekologis yang menggabungkan inovasi hijau 

dengan kearifan lokal. Zulfa dan Khoiroh (2025) menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam moderat mampu menciptakan sikap kritis sekaligus inklusif 

dalam menghadapi tantangan global seperti krisis iklim.48 Pada konteks sosial, 

tawassuth melahirkan kesadaran bahwa keberlanjutan lingkungan hanya dapat 

dicapai melalui kolaborasi lintas komunitas. Sehingga, tawassuth menjadi fondasi 

penting bagi pembentukan peradaban ekologis Islam yang adaptif dan 

kontekstual. 

Selanjutnya, nilai tawazun atau keseimbangan merupakan refleksi 

langsung dari ajaran mīzān dalam Al-Qur’an yang menegaskan pentingnya 

menjaga harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan. Baharuddin et al. (2024) 

menjelaskan bahwa keseimbangan ekologis dalam Islam bersifat integratif, 

melibatkan dimensi spiritual, sosial, dan ilmiah.49 Perspektif Aswaja, tawazun 

tidak hanya berarti menyeimbangkan hak dan kewajiban manusia terhadap 

alam, tetapi juga menegakkan keadilan dalam pemanfaatan sumber daya.50 

Pesantren hijau NU menjadi contoh nyata bagaimana nilai ini diterjemahkan 

dalam praktik seperti konservasi air, pertanian organik, dan pengelolaan sampah 

terpadu.51 Sudarsono (2023) menegaskan bahwa kepemimpinan kiai dalam 

pesantren memainkan peran penting dalam menanamkan nilai tawazun sebagai 

dasar etika sosial-ekologis.52 Implementasi nilai keseimbangan ini 

memperlihatkan bahwa Aswaja bukan hanya tradisi teologis, melainkan sistem 

nilai yang dinamis dalam membentuk perilaku ekologis masyarakat. Nampak 

bahwa tawazun menjadi poros harmoni sosial-ekologis yang menjembatani 

spiritualitas dan praktik keberlanjutan. Kesadaran ini memperkuat peran Aswaja 

dalam menjaga keberlangsungan kehidupan melalui keseimbangan yang adil 

dan proporsional. 

Nilai tasamuh atau toleransi dalam kerangka ekoteologi Aswaja 

menegaskan pentingnya menghargai keberagaman ciptaan Tuhan. Tasamuh 

 
48 Indana Zulfa and Hani’atul Khoiroh, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Moderat Dalam 

Kitab Risalatul Mu’awanah Karya Abdullah Al-Haddad: Penelitian,” Jurnal Pengabdian 

Masyarakat Dan Riset Pendidikan 3, no. 4 (2025): 3133–46. 
49 Baharuddin Baharuddin et al., “Ekologi Dan Tinjauan Filsafat Sains Pendidikan Islam,” 

Jurnal Pendidikan: Teori, Penelitian, Dan Pengembangan 9, no. 12 (2024): 6. 
50 Irfan Setia Nugraha and Sukarno Sukarno, “Environmental Support in Promoting 

Students’ English Language as Second Language Acquisition: A Case in at-Tawazun 

Modern Islamic Boarding School,” Formosa Journal of Sustainable Research 4, no. 2 (2025): 

219–36. 
51 Muhyidin et al., “Ecoliterasi Santri.” 
52 Sudarsono Sudarsono, “Kepemimpinan Kiai Pesantren Membentuk Masyarakat 

Moderat Melalui Program Pesantren Hijau,” Nusantara Journal of Islamic Studies 4, no. 1 

(2023): 61–68. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 617 

 

berfungsi sebagai etika koeksistensi yang menumbuhkan saling pengertian dan 

solidaritas ekologis lintas agama dan budaya. Taufiq et al. (2023) menemukan 

bahwa tradisi Sedekah Bumi di kalangan masyarakat Nahdlatul Ulama bukan 

sekadar ritual budaya, tetapi juga sarana menumbuhkan rasa hormat terhadap 

alam dan pluralitas sosial.53 Tradisi ini mengandung pesan spiritual bahwa 

menjaga alam adalah bentuk syukur kepada Tuhan atas anugerah kehidupan. 

Dalam konteks global, tasamuh dapat menjadi fondasi bagi diplomasi ekologis 

antarbangsa yang dilandasi rasa hormat terhadap bumi sebagai rumah 

bersama.54 Huda (2017) menyatakan bahwa tasamuh ekologis melampaui batas 

sosial dengan menumbuhkan etika empati terhadap makhluk hidup non-

manusia.55 Oleh karena itu, toleransi dalam Aswaja tidak hanya berwujud sosial, 

tetapi juga ekologis, menempatkan semua makhluk dalam relasi yang setara di 

hadapan Tuhan. Melalui prinsip ini, Aswaja menghadirkan paradigma inklusif 

yang memandang keberagaman sebagai kekuatan dalam menjaga keseimbangan 

ekosistem kehidupan. 

Nilai ta‘adul atau keadilan menjadi landasan etis tertinggi dalam relasi 

sosial dan lingkungan. Aswaja memandang, keadilan tidak hanya berkaitan 

dengan distribusi sumber daya secara merata, tetapi juga menyangkut keadilan 

antargenerasi dan antarmakhluk. Gueye dan Mohamed (2022) memperkenalkan 

konsep eco-justice dalam perspektif Islam, yakni keadilan ekologis yang 

memastikan kelestarian lingkungan bagi generasi mendatang.56 Dalam konteks 

pesantren NU, nilai keadilan diwujudkan melalui ekonomi sirkular dan sistem 

sosial yang berkelanjutan. Mutakin (2023) menegaskan bahwa fiqh ekologi 

berbasis maqāṣid al-syarī‘ah menempatkan kelestarian lingkungan sebagai 

bagian dari tujuan syariah untuk menjaga kehidupan.57 keadilan ekologis 

menjadi bentuk aktualisasi dari amanah kekhalifahan manusia di bumi. 

Implementasi nilai ta‘adul mengarah pada kesadaran bahwa merusak alam 

 
53 Andi Muhammad Taufiq et al., “Dampak Tradisi Sedekah Bumi Terhadap Kerukunan 

Umat Beragama Di Blitar, Jawa Timur,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 3, no. 1 (2023): 117–

30. 
54 Muhammad Harisul Ilmi et al., “Peningkatan Kualitas Air Waduk Pondok Pesantren 

Miftahul Ulum Panyeppen Dengan Filtrasi Arang,” BERBAKTI: Jurnal Pengabdian Kepada 

Masyarakat 2, no. 1 (2024): 76–83. 
55 Mohammad Thoriqul Huda, “Harmoni Sosial Dalam Tradisi Sedekah Bumi 

Masyarakat Desa Pancur Bojonegoro,” Religió Jurnal Studi Agama-Agama 7, no. 2 (2017): 

267–96. 
56 Moustapha Kamal Gueye and Najma Mohamed, “An Islamic Perspective on Ecology 

and Sustainability,” Ecotheology-Sustainability and Religions of the World, IntechOpen, 2022,  
57 Ali Mutakin, “Fiqh Ekologi; Upaya Merawat Lingkungan Hidup Berbasis Konsep 

Maqashid Syariah,” Syariah: Journal of Fiqh Studies 1, no. 2 (2023): 107–26. 



Firnando, Setiawati 

618 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

berarti menzalimi hak generasi mendatang.58 Dalam kerangka ini, Aswaja 

menegaskan keadilan sebagai prinsip yang menyeimbangkan hak spiritual dan 

ekologis manusia. Kesadaran tersebut menjadikan etika lingkungan bukan 

sekadar moralitas individual, tetapi komitmen sosial yang berkeadilan. 

Dimensi sosial-komunitarian Aswaja juga menampilkan karakter praksis 

melalui pemberdayaan masyarakat berbasis pesantren. Urrosyidah dan Alfi 

(2023) menunjukkan bahwa kelompok Santri Tani Millenial di Pesantren Al-Ihya 

Ulumaddin Cilacap mengembangkan pertanian berkelanjutan yang 

menumbuhkan kemandirian pangan dan ekonomi hijau.59 Kegiatan ini 

menunjukkan sinergi antara spiritualitas, ekologi, dan ekonomi dalam bingkai 

Aswaja. Pudjiastuti et al. (2021) juga mendapati bahwa program eco-pesantren 

mampu membentuk kesadaran kolektif tentang pentingnya pengelolaan sumber 

daya alam secara bijak.60 Pesantren berfungsi sebagai pusat pendidikan dan 

penggerak transformasi sosial menuju perilaku ramah lingkungan. Dalam hal ini, 

nilai-nilai Aswaja menjadi kerangka moral bagi tindakan ekologis masyarakat. 

Etika sosial Aswaja memadukan pengabdian kepada Tuhan dan pengabdian 

kepada sesama makhluk. Dengan pendekatan berbasis komunitas, pesantren 

menjadi model pendidikan ekoteologis yang mengintegrasikan ilmu, iman, dan 

amal. Nilai-nilai sosial Aswaja terbukti mampu membentuk perilaku ekologis 

yang kontekstual dan berakar pada budaya Islam Nusantara. 

Oleh karena itu, dimensi sosial-komunitarian dalam ekoteologi Aswaja 

menegaskan bahwa keberlanjutan lingkungan tidak dapat dipisahkan dari 

harmoni sosial dan moral masyarakat. Setiap prinsip nilai Aswaja—tawassuth, 

tawazun, tasamuh, dan ta‘adul—berfungsi sebagai instrumen moral untuk menata 

relasi manusia dengan sesama dan alam. Dalam konteks ini, etika lingkungan 

tidak hanya berorientasi pada konservasi fisik, tetapi juga pada pembentukan 

kesadaran spiritual dan sosial yang berkeadaban. Pesantren, sebagai institusi 

pendidikan Aswaja, menjadi agen strategis dalam membumikan nilai-nilai 

tersebut melalui pendidikan, dakwah, dan gerakan sosial. Nilai-nilai Aswaja 

terbukti relevan dalam merespons tantangan global seperti perubahan iklim dan 

degradasi lingkungan. Gerakan sosial berbasis keagamaan ini memperlihatkan 

bahwa spiritualitas Aswaja bersifat progresif dan solutif terhadap isu-isu 

 
58 Rarasati Mawftiq and Edo Segara Gustanto, “Green Economy Dalam Pesantren: 

Ekonomi Keberlanjutan Dan Maqashid Syariah (Studi Kasus Di Pesantren An Nur 

Ngrukem Bantul),” Tamaddun Journal of Islamic Studies 2, no. 1 (2023): 23–36. 
59 Urrosyidah and Alfi, “Pemberdayaan Santri dalam Meningkatkan Kemandirian 

Pangan Oleh Kelompok Santri Tani Millenial di Pondok Pesantren Al Ihya Ulumaddin 

Kabupaten Cilacap.” 
60 Pudjiastuti et al., “Program Eco-Pesantren Sebagai Model Pendidikan Lingkungan 

Hidup.” 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 619 

 

ekologis kontemporer. Oleh karena itu, dimensi sosial-komunitarian menjadi 

bukti nyata bahwa ekoteologi Aswaja tidak berhenti pada wacana teologis, 

melainkan menjelma menjadi praksis sosial yang transformatif. Paradigma ini 

memperlihatkan bahwa harmoni sosial dan keseimbangan ekologis merupakan 

dua sisi dari satu kesalehan Aswaja yang utuh. 

Dimensi Ekologis-Praktis: Implementasi Nilai Aswaja dalam Aksi 

Lingkungan 

Sebanyak 189 publikasi menyoroti implementasi nyata nilai-nilai Aswaja dalam 

gerakan lingkungan berbasis pesantren. Pesantren berfungsi sebagai 

laboratorium ekoteologi di mana spiritualitas diwujudkan melalui tindakan 

ekologis konkret. Nilai tawassuth, tawazun, tasamuh, dan ta‘adul diterapkan dalam 

berbagai program lingkungan yang menekankan keseimbangan antara ibadah, 

pengetahuan, dan keberlanjutan ekosistem. Aksi-aksi ekologis yang lahir dari 

kultur pesantren mencerminkan karakter Aswaja yang moderat dan adaptif 

terhadap perubahan sosial-ekologis. 

Tabel 2. Implementasi Nilai Aswaja dalam Praktik Ekologis Pesantren 

No 
Program 

Pesantren 

Nilai Aswaja 

Utama 
Dampak Lingkungan Sumber 

1 Eco-Pesantren 
Tawazun, 

Ta‘adul 

Konservasi air dan 

penghijauan lingkungan 

Pudjiastuti et al. (2021); 

Maghfiroh et al. (2024) 

2 
Santri Tani 

Milenial 

Tawassuth, 

Ta‘adul 

Kemandirian pangan dan 

pertanian berkelanjutan 

Urrosyidah & Alfi (2023); 

Mawftiq & Gustanto 

(2023) 

3 Sedekah Bumi 
Tasamuh, 

Tauhid 

Penguatan harmoni sosial-

ekologis 

Taufiq et al. (2023); Huda 

(2017) 

4 
Filtrasi Air 

Santri 
Tawazun 

Peningkatan kualitas air 

dan kesehatan santri 
Ilmi et al. (2024) 

5 
Green Economy 

Pesantren 
Ta‘adul 

Penguatan ekonomi 

sirkular berbasis maqāṣid 

syarī‘ah 

Mawftiq & Gustanto 

(2023); Mutakin (2023) 

Sumber: Hasil Sintesis Data SLR Penulis (2025)  

Praktik-praktik ekologis pesantren memperlihatkan integrasi nilai-nilai 

teologis dengan tindakan sosial yang berdampak langsung pada pelestarian 

lingkungan. Melalui aktivitas seperti konservasi air, pertanian organik, dan 

ekonomi sirkular, pesantren menanamkan kesadaran ekologis sebagai bagian 

dari ibadah dan pengabdian kepada Tuhan. Pendekatan ini menegaskan bahwa 

etika lingkungan Aswaja tidak bersifat teoritis, melainkan berakar kuat dalam 

kehidupan komunitas santri. Kesadaran ekologis yang tumbuh dari lingkungan 

pesantren menciptakan paradigma baru spiritualitas ekologis Islam Nusantara. 

Pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan agama, tetapi juga menjadi 

pelopor gerakan sosial yang menautkan iman, ilmu, dan amal dalam menjaga 

bumi. Integrasi nilai Aswaja dalam praktik ekologis menjadi model transformatif 



Firnando, Setiawati 

620 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

bagi pengembangan etika lingkungan berbasis kearifan lokal dan spiritualitas 

Islam yang rahmatan lil-‘ālamīn. 

Nahdlatul Ulama dan Model Ekoteologi Aswaja 

Nahdlatul Ulama (NU) memiliki peran sentral dalam menginstitusionalisasi 

nilai-nilai ekoteologi Islam berbasis ajaran Ahlussunnah wal Jama‘ah (Aswaja). 

Melalui pendekatan yang menyinergikan aspek teologis, sosial, dan ekologis, NU 

telah menjadikan nilai-nilai Aswaja tidak sekadar wacana moral, tetapi juga 

pedoman praksis dalam menjaga keberlanjutan lingkungan hidup. Hasil kajian 

sistematik menunjukkan bahwa kontribusi NU terhadap penguatan ekoteologi 

Islam dapat dipetakan ke dalam lima ranah yang saling beririsan: kelembagaan, 

normatif-fikih, sosial-komunitarian, kebijakan publik, dan epistemologis. 

Pada aspek kelembagaan, pesantren menjadi pusat pembentukan eco-

theological education di mana nilai Aswaja diterjemahkan menjadi etika 

lingkungan yang kontekstual. Pesantren berperan sebagai ruang pembelajaran 

ekologis yang menanamkan spiritualitas ekologis kepada santri dan masyarakat 

sekitar.61 Transformasi ini memperlihatkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya 

mengajarkan dimensi keagamaan, tetapi juga kesadaran ekologis sebagai bentuk 

tanggung jawab khalifah terhadap alam. Di bidang normatif-fikih, NU 

memperkuat pemahaman fiqh al-bi’ah berbasis maqashid syariah dengan 

menempatkan kelestarian alam sebagai bagian dari tujuan syariat (maqāṣid al-

sharī‘ah). Pendekatan ini memandang pelestarian lingkungan sebagai bentuk 

keadilan ekologis yang melindungi kehidupan (ḥifẓ al-nafs) dan menjaga 

keseimbangan ciptaan (ḥifẓ al-bi‘ah).6263 Fikih ekologis ini menjadi fondasi etis 

yang membimbing perilaku umat agar selaras dengan prinsip keseimbangan dan 

keadilan ekologis yang terkandung dalam nilai tawazun dan ta‘adul.  

Dalam konteks sosial, NU mengembangkan gerakan berbasis komunitas 

seperti Sedekah Bumi, Santri Hijau, dan Santri Tani Milenial yang memadukan 

spiritualitas Islam dengan kearifan lokal.64 Gerakan ini bukan sekadar ritual 

kebudayaan, melainkan ekspresi ekologis dari kesadaran tauhid dan 

kemanusiaan yang meneguhkan relasi harmonis antara manusia, alam, dan Sang 

Pencipta. Melalui kegiatan tersebut, NU berhasil menanamkan nilai-nilai tasamuh 

dan tawassuth dalam menjaga keharmonisan sosial-ekologis di tengah perubahan 

 
61 Maghfiroh et al., “Promoting Green Pesantren.” 
62 Muhammad Ramadhan, “MAQASID SYARI’AH DAN LINGKUNGAN HIDUP,” 

Jurnal Uin Sumatera Utara 21, no. 2 (2019), 

https://www.academia.edu/download/99647559/352057124.pdf. 
63 Mutakin, “Fiqh Ekologi; Upaya Merawat Lingkungan Hidup Berbasis Konsep 

Maqashid Syariah.” 
64 M. Khoirul Huda, “Kontribusi Komunitas Nu Dalam Isu Kelestarian Lingkungan 

Hidup Di Indonesia,” Jurnal Dialektika Politik 7, no. 30 (2023): 170–87. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 621 

 

zaman. Adapaun pada tingkat kebijakan publik, NU telah menjadi mitra 

strategis pemerintah dalam berbagai inisiatif lingkungan, termasuk program 

Menuju Pesantren Hijau yang diinisiasi bersama Kementerian Lingkungan Hidup 

dan Kehutanan.65 Program ini memperluas dampak praksis ekoteologi Aswaja 

dari level lokal menuju nasional, dengan menjadikan pesantren sebagai model 

implementasi nilai-nilai Islam dalam pembangunan berkelanjutan. Sementara 

pada tataran epistemologis, NU mengembangkan kerangka pengetahuan 

ekoteologi Islam yang mengintegrasikan spiritualitas, sains, dan kemanusiaan. 

Pendekatan ini menegaskan bahwa Aswaja bukan hanya paradigma keagamaan, 

tetapi juga sistem pengetahuan yang mampu menuntun transformasi sosial dan 

ekologis. 

Pada dimensi epistemologis, NU turut membangun sistem pengetahuan 

ekoteologi Islam berbasis Aswaja yang bersifat transformatif dan kontekstual. 

Melalui integrasi antara rasionalitas ilmiah dan spiritualitas Islam, NU berperan 

dalam mengembangkan paradigma ekoteologi yang menempatkan manusia 

sebagai khalifah ekologis dalam sistem kosmik Tuhan.66 Pendekatan ini 

menunjukkan bahwa teologi Aswaja tidak hanya relevan secara spiritual, tetapi 

juga operasional dalam menghadapi tantangan ekologi modern.  

Dari berbagai dimensi tersebut, ekoteologi Aswaja dapat dipahami 

sebagai sistem nilai yang menempatkan tauhid sebagai pusat spiritualitas dan 

empat nilai utama Aswaja—tawassuth, tawazun, tasamuh, dan ta‘adul—sebagai 

landasan etis dalam membangun keseimbangan antara manusia dan alam. Nilai-

nilai tersebut menjadi poros moral yang menuntun perilaku ekologis umat agar 

selaras dengan kehendak Ilahi dan prinsip keadilan kosmik. Model konseptual 

ini menggambarkan keterhubungan antara teologi, etika, dan praksis lingkungan 

dalam satu kerangka spiritual yang utuh. 

Gambar berikut merepresentasikan model konseptual ekoteologi Aswaja, 

yang menempatkan nilai-nilai dasar Aswaja sebagai sumbu penggerak dalam 

membentuk paradigma ekoteologi Islam yang holistik dan aplikatif. 

 
65 Tim Penyusun, Menuju Pesantren Hijau, n.d., accessed October 21, 2025, 

http://www.nubrebes.or.id/download/file/Menuju_Pesantren_Hijau.pdf. 
66 Edy Syahputra Sihombing, “Reposisi Paradigma Terhadap Alam Semesta: Tawaran 

Refleksi Filosofis Dan Teologis,” Societas Dei: Jurnal Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 (2019): 

87–87. 



Firnando, Setiawati 

622 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

Gambar 1. Model Representasi Nilai-Nilai Aswaja dalam Ekoteologi Islam 

Source: Penulis, Analisis Integratif Nilai-Nilai Aswaja  (2025). 

Model ini menegaskan bahwa tauhid menjadi pusat kosmologi sekaligus 

sumber energi spiritual yang menjiwai keseluruhan nilai Aswaja. Keempat nilai 

utama Aswaja berfungsi sebagai pilar etis yang menghubungkan keyakinan, 

moralitas, dan tanggung jawab ekologis manusia terhadap alam. Struktur ini 

menunjukkan bahwa ekoteologi Aswaja merupakan paradigma integratif yang 

menggabungkan iman, ilmu, dan amal dalam menjaga keseimbangan antara 

Tuhan, manusia, dan lingkungan. 

AnalisisTantangan, Peluang, dan Sintesis Paradigma Ekoteologi Aswaja 

sebagai Etika Keberlanjutan Islam 

Implementasi Ekoteologi Aswaja di era antropogenik menghadapi tantangan 

yang kompleks, baik dari aspek struktural, kultural, maupun epistemologis. Era 

antropogenik ditandai oleh dominasi manusia terhadap sistem bumi, di mana 

aktivitas industri, konsumsi, dan urbanisasi menimbulkan krisis ekologi global. 

Dalam konteks Indonesia, krisis ini tidak hanya berupa degradasi lingkungan, 

tetapi juga krisis spiritual dan moral yang melemahkan kesadaran religius 

terhadap alam. Model Ekoteologi Aswaja, dengan nilai-nilai tawassuth, tawazun, 

tasamuh, dan ta‘adul, berpotensi menjadi paradigma alternatif, tetapi 

penerapannya sering terkendala oleh struktur kebijakan yang masih 

antroposentris dan ekonomi yang berorientasi pada pertumbuhan material. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 623 

 

Tantangan struktural yang paling signifikan adalah lemahnya integrasi 

antara nilai-nilai keagamaan dan kebijakan lingkungan. Meskipun pemerintah 

Indonesia telah mengembangkan agenda green policy melalui Rencana 

Pembangunan Jangka Panjang Nasional (RPJPN) dan program ekonomi hijau, 

implementasinya masih minim dari aspek spiritualitas dan partisipasi 

keagamaan. Lembaga keagamaan seperti NU belum sepenuhnya diakomodasi 

sebagai aktor utama dalam perumusan kebijakan ekologis. Di sisi lain, kebijakan 

pendidikan lingkungan di madrasah dan pesantren masih bersifat sporadis, 

belum memiliki kurikulum baku berbasis nilai Aswaja. Kondisi ini menunjukkan 

adanya jarak epistemik antara kebijakan publik dan gerakan ekologis 

keagamaan. Resistensi kultural juga menjadi tantangan penting yang muncul 

akibat modernisasi cepat dan gaya hidup konsumtif masyarakat. Modernitas 

yang menekankan efisiensi dan keuntungan sering kali menafikan prinsip 

tawazun dan tasamuh yang menjadi ruh Aswaja.67 Pada masyarakat perkotaan, 

eksploitasi sumber daya alam dianggap sebagai indikator kemajuan, sementara 

kesederhanaan dan keseimbangan justru dilihat sebagai hambatan ekonomi.68 

Akibatnya, nilai spiritual ekologis kehilangan relevansinya dalam kehidupan 

sehari-hari. Tantangan ini menuntut reinterpretasi nilai-nilai Aswaja agar dapat 

diterapkan dalam konteks budaya modern tanpa kehilangan makna teologisnya. 

Selain itu, tantangan epistemologis juga menjadi kendala serius dalam 

penerapan Ekoteologi Aswaja. Dalam paradigma pengetahuan modern, ilmu 

agama sering dipisahkan dari ilmu lingkungan dan sosial.69 Akibatnya, 

kesadaran ekologis cenderung dipahami secara teknokratis, bukan spiritual. 

Dikotomi ilmu agama dan sains menciptakan krisis epistemologis di dunia Islam, 

termasuk dalam upaya membangun teologi lingkungan. Karena itu, dibutuhkan 

integrasi epistemologi Aswaja yang menempatkan wahyu dan realitas ekologis 

sebagai dua sumber pengetahuan yang saling melengkapi sebagaimana 

dijelaskan dalam konsep tauhidik ekologi. Di balik berbagai tantangan tersebut, 

terdapat peluang besar bagi pengembangan Ekoteologi Aswaja di berbagai 

bidang kehidupan sosial dan kebijakan publik. Dalam ranah pendidikan Islam, 

pesantren dan madrasah memiliki posisi strategis sebagai basis transformasi nilai 

ekologis. Penelitian oleh Muhyidi dkk. (2024) menunjukkan bahwa integrasi 

kurikulum “Pesantren Hijau” yang menekankan fiqh al-bi’ah dan praktik eco-

living terbukti efektif dalam membentuk karakter santri yang berkesadaran 

 
67 Muid and SYOFIYATIN, “Implementasi Prinsip-Prinsip Ahlussunnah Wal Jama’ah 

Annahdhiyyah Dalam Pendidikan Karakter Di Madrasah Tsanawiyah Ma’arif 

Daruttaqwa Suci Manyar Gresik.” 
68 Widiastuty and Anwar, “Ekoteologi Islam Ekoteologi Islam.” 
69 Afad et al., “Social Innovation in Faith-Based Organizations.” 



Firnando, Setiawati 

624 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

lingkungan. Pendidikan berbasis Aswaja dapat menjadi fondasi perubahan 

perilaku ekologis masyarakat secara berkelanjutan.70 

Peluang lain terletak pada transformasi gerakan sosial keagamaan 

berbasis komunitas NU. Organisasi ini memiliki jaringan struktural yang luas, 

mulai dari tingkat pusat hingga ranting desa, serta lembaga otonom seperti LPBI-

NU (Lembaga Penanggulangan Bencana dan Perubahan Iklim) dan Lembaga 

Bahtsul Masail yang aktif menanggapi isu ekologis. Potensi sosial ini dapat 

dioptimalkan untuk membangun gerakan eco jamaah—komunitas keagamaan 

yang berperan dalam edukasi, advokasi, dan mitigasi lingkungan. NU berpotensi 

menjadi moral agency dalam mendorong masyarakat mengadopsi gaya hidup 

berkelanjutan, sekaligus menjadi mitra strategis pemerintah dalam agenda 

keadilan iklim. Dalam ranah kebijakan publik, pendekatan Ekoteologi Aswaja 

dapat diintegrasikan ke dalam sistem hukum dan pembangunan nasional. 

Prinsip ḥifẓ al-bi’ah (perlindungan lingkungan) yang diartikulasikan dalam 

kerangka maqāṣid al-sharī‘ah dapat dijadikan dasar normatif untuk kebijakan 

berorientasi keberlanjutan. Mawfiq (2023) menjelaskan bahwa penerapan nilai 

Aswaja dalam kebijakan publik memungkinkan terbentuknya Islamic green 

governance, di mana keputusan ekonomi dan lingkungan didasarkan pada 

keadilan ekologis, kesederhanaan, dan tanggung jawab spiritual.71 Pendekatan 

ini menawarkan paradigma alternatif terhadap model pembangunan sekuler 

yang eksploitatif. 

Era antropogenik juga membuka peluang sinergi antara Aswaja dan ilmu 

pengetahuan modern dalam mengembangkan model ekologi spiritual. Dalam 

konteks perubahan iklim global, nilai tawazun dan tawassuth dapat menjadi dasar 

bagi pengembangan teknologi ramah lingkungan berbasis kearifan lokal. Winata 

(2025) menemukan bahwa penerapan prinsip keseimbangan kosmik Islam dalam 

inovasi energi terbarukan mampu meningkatkan partisipasi masyarakat desa 

dalam program konservasi.72 Integrasi antara sains modern dan spiritualitas 

Aswaja dapat menghasilkan model keberlanjutan yang lebih manusiawi dan 

religius. 

Peluang terbesar penerapan Ekoteologi Aswaja terletak pada revitalisasi 

spiritualitas publik. Dalam masyarakat yang semakin materialistik, Aswaja 

mengembalikan makna keberlanjutan pada dimensi ibadah dan kesadaran Ilahi. 

Prinsip tauhidik mengingatkan manusia bahwa menjaga bumi adalah bagian 

 
70 Muhyidin et al., “Ecoliterasi Santri.” 
71 Mawftiq and Gustanto, “Green Economy Dalam Pesantren.” 
72 Nadia Winata, “Islam Dan Ekonomi Sirkular: Perspektif Ekologi Dan Teknologi Hijau 

Di Indonesia,” Nizamiyah: Jurnal Sains, Sosial Dan Multidisiplin 1, no. 3 (2025): 172–84, 

https://doi.org/10.64691/nizamiyah.v1i3.56. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 625 

 

dari menjaga hubungan dengan Allah. Kesadaran ini menjadi benteng moral 

terhadap krisis ekologis sekaligus dasar bagi pembentukan peradaban ekologis 

Islam Nusantara. Implementasi Ekoteologi Aswaja bukan hanya proyek 

akademik, tetapi gerakan spiritual transformatif yang menyatukan iman, ilmu, 

dan amal dalam menjaga kehidupan di bumi. 

Paradigma Ekoteologi Aswaja juga memberikan kontribusi penting 

terhadap pengembangan etika lingkungan Islam yang bersifat universal. Aswaja 

memperkenalkan perspektif teosentris yang menempatkan Tuhan sebagai pusat 

keseimbangan nilai, sementara manusia berperan sebagai penjaga kosmos. 

Mabrur (2022) menegaskan bahwa pendekatan ini mampu mengembalikan 

dimensi spiritual pada kesadaran ekologis modern yang telah kehilangan makna 

sakral alam.73 Prinsip tauhidik ecology memandang seluruh ciptaan sebagai ayat 

Tuhan (ayat kauniyyah) dan menolak dikotomi sakral-profan yang menjadi akar 

krisis modern.74 Integrasi antara spiritualitas dan keadilan sosial menjadi ciri 

khas paradigma Aswaja. Nilai ta‘adul memperluas keadilan sosial ke arah 

keadilan ekologis yang mencakup seluruh makhluk. Abidin (2017) menekankan 

bahwa keadilan ekologis menuntut distribusi sumber daya yang adil dan 

tanggung jawab antar generasi.75 Perspektif ini memperkuat gagasan eco-justice 

dalam etika global sekaligus mengakar pada maqasid hifẓ al-bi’ah. Sementara 

nilai tasamuh menumbuhkan kesadaran pluralisme ekologis dan membuka ruang 

kerja sama lintas iman dalam konservasi alam. 

Kontribusi praksis Aswaja tampak melalui gerakan pesantren hijau, 

santri tani, dan bank sampah pesantren.76 Etika ekologis Aswaja tidak berhenti 

pada teori, tetapi hidup sebagai budaya ekologis di tengah masyarakat. Integrasi 

epistemologis antara wahyu dan alam memperkaya khazanah ilmu lingkungan 

Islam, menciptakan keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas. 

Spiritualitas ekologis yang berpijak pada nilai ihsan menjadikan perilaku 

lingkungan sebagai wujud kehadiran Tuhan dalam tindakan manusia.77 

 
73 Saehu Abas and Hajjin Mabrur, “Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Agama Islam: 

(Kajian Pemikiran Hasan Hanafi Teosentris-Antroposentris),” Eduprof : Islamic Education 

Journal 4, no. 1 (2022): 77–99, https://doi.org/10.47453/eduprof.v4i1.119. 
74 Fitriansyah, “Tauhidic Paradigm Sebagai Basis Dalam Mewujudkan Umat Beragama 

Yang Toleran Dan Moderat.” 
75 Zainal Abidin, “Ekologi Dan Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Alquran,” MIYAH: 

Jurnal Studi Islam 13, no. 01 (2017): 178–93. 
76 Nadiya El Madaniya, “Peran Pesantren Dalam Mendukung Tercapainya Sustainable 

Development Goals Dengan Pengelolaan Sampah Berbasis Bank Sampah (Studi Pondok 

Pesantren Darussalam Blokagung Banyuwangi),” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 10, no. 1 

(2024): 483–89, https://doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12211. 
77 Ganiyu Ojo Adigun et al., “Undergraduate Students’ Perspectives in Optimising 

Chatbot for Reference Services in Nigerian Higher Institutions: A Comparative Analysis 



Firnando, Setiawati 

626 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

Kesadaran ekologis Aswaja membuka ruang bagi Islam Nusantara untuk 

berkontribusi dalam etika lingkungan global. Melalui forum dan diplomasi hijau, 

Indonesia dapat memperkenalkan paradigma ini sebagai bagian dari Global 

Islamic Environmental Charter. Dengan integrasi nilai tauhid, keadilan, toleransi, 

dan keseimbangan, Ekoteologi Aswaja tidak hanya menawarkan refleksi 

teologis, tetapi juga etika keberlanjutan yang transformatif bagi dunia modern. 

Ekoteologi Aswaja menghadirkan cara pandang holistik mengenai relasi antara 

manusia, alam, dan Tuhan sebagai satu kesatuan eksistensial yang saling terkait. 

Krisis lingkungan global berakar pada krisis spiritual yang memisahkan manusia 

dari kesadaran ketuhanan. Aswaja menawarkan jalan pemulihan melalui 

rekonstruksi hubungan etis dalam kerangka tanggung jawab kekhalifahan. 

Manusia bukan penguasa atas bumi, melainkan penjaga keseimbangan kosmos 

yang diamanahi untuk menegakkan keadilan ekologis. 

Prinsip-prinsip tawassuth, tawazun, tasamuh, dan ta‘adul menjadi kompas 

moral bagi keseimbangan ekologis. Keempat nilai tersebut menyatukan 

spiritualitas dan ekologis dalam satu etika komprehensif yang menolak dualisme 

duniawi dan ukhrawi. Alam tidak lagi dipandang sebagai objek, tetapi sebagai 

teks ilahi yang menuntut pembacaan etis dan spiritual. Dengan memadukan 

sains dan wahyu, paradigma Aswaja melahirkan epistemologi ekologis baru: 

sains yang beretika dan agama yang berwawasan ekologis. Paradigma ini 

menegaskan bahwa keberlanjutan sejati tidak mungkin tercapai tanpa keadilan 

sosial. Etika Aswaja mengubah arah pembangunan dari paradigma 

pertumbuhan menuju paradigma keberkahan, dari kepemilikan menuju 

pengelolaan yang adil. Kesadaran ekologis dalam Aswaja mengajarkan bahwa 

menjaga alam adalah ibadah sosial sekaligus bentuk dzikrullah kosmik. Dengan 

spiritualitas ekologis yang aktif, iman menjadi energi perubahan ekologis. 

Etika keberlanjutan Aswaja membuka jalan menuju peradaban Islam 

yang ramah lingkungan. Paradigma ini menunjukkan bahwa keberlanjutan 

bukan konsep asing dalam Islam, tetapi akar dari ajaran rahmatan lil ‘alamin. 

Dengan integrasi nilai spiritual dan sosial, Aswaja memperkaya diskursus 

ekoteologi global dengan kearifan lokal Islam Nusantara yang kontekstual, 

inklusif, dan berkeadilan. 

SIMPULAN 

Penelitian ini bertujuan untuk menelaah dan mensistematisasi konsep 

Ekoteologi Aswaja sebagai bentuk integrasi nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama‘ah 

(Aswaja) dalam penguatan etika lingkungan Islam. Berdasarkan analisis 

 
of ChatGPT and Conventional Reference Assistance,” Journal of Library, Science Education 

and Learning Technology (JOLSELT) 4, no. 1 (2023): 27–39. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 627 

 

sistematik terhadap 592 publikasi ilmiah, temuan utama menunjukkan bahwa 

nilai-nilai teologis Aswaja—tawhid, tawassuth, tawazun, tasamuh, dan ta‘adul—

mampu membentuk paradigma ekoteologis yang komprehensif, 

menghubungkan dimensi spiritual, sosial, dan ekologis. Nilai-nilai tersebut 

tidak hanya berfungsi sebagai prinsip normatif, tetapi juga menjadi landasan 

aksi sosial-keagamaan yang diwujudkan melalui gerakan eco-pesantren, santri 

tani, dan pendidikan lingkungan berbasis pesantren. Keterkaitan antara hasil 

penelitian dengan rumusan masalah menunjukkan bahwa nilai-nilai Aswaja 

berperan strategis dalam membangun etika lingkungan yang berbasis teologi 

Islam Nusantara. Penelitian ini menjawab pertanyaan pokok tentang bagaimana 

prinsip-prinsip teologis Aswaja dapat dioperasionalisasikan dalam tindakan 

ekologis dan pendidikan keagamaan. Hasil kajian memperlihatkan bahwa tauhid 

menjadi fondasi ontologis bagi kesadaran ekologis, sementara empat nilai utama 

Aswaja bertindak sebagai kerangka moral yang menuntun manusia 

menjalankan amanah kekhalifahan dalam menjaga keseimbangan alam (mizan). 

Secara ilmiah, penelitian ini memberikan kontribusi konseptual dalam 

memperluas cakrawala ekoteologi Islam. Model integratif Ekoteologi Aswaja 

yang dihasilkan menunjukkan sintesis antara dimensi spiritual dan praksis 

sosial-ekologis, sekaligus menawarkan alternatif paradigma bagi studi agama 

dan lingkungan yang selama ini didominasi pendekatan antroposentris. Dalam 

konteks akademik, penelitian ini menegaskan posisi Aswaja bukan sekadar 

sistem teologis tradisional, tetapi juga sumber etika lingkungan yang adaptif 

terhadap tantangan ekologis kontemporer.Implikasi penelitian ini meliputi tiga 

aspek utama. Pertama, secara teoritis, temuan ini memperkuat landasan 

epistemologis bagi pengembangan teologi lingkungan Islam berbasis nilai-nilai 

moderat Aswaja. Kedua, secara praktis, hasil penelitian dapat dijadikan dasar 

bagi integrasi kurikulum lingkungan hidup dalam pendidikan pesantren dan 

madrasah. Ketiga, secara kebijakan, model Ekoteologi Aswaja membuka 

peluang bagi sinergi antara lembaga keagamaan, pemerintah, dan masyarakat 

dalam merancang strategi keberlanjutan berbasis spiritualitas Islam. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan pada pendekatan yang bersifat 

literatur sistematik, sehingga belum sepenuhnya menggambarkan praktik 

empiris nilai-nilai Aswaja dalam konteks sosial dan geografis yang berbeda. 

Untuk itu, riset lanjutan disarankan menggunakan pendekatan kualitatif 

lapangan, seperti etnografi atau fenomenologi, guna mengeksplorasi bagaimana 

nilai-nilai Aswaja diinternalisasikan secara nyata dalam perilaku ekologis 

masyarakat pesantren dan komunitas NU. Penelitian ke depan juga penting 

diarahkan pada pengembangan indikator keberlanjutan berbasis Aswaja yang 

dapat diintegrasikan dalam kebijakan publik dan pendidikan Islam 



Firnando, Setiawati 

628 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

berkelanjutan. Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa Ekoteologi 

Aswaja merupakan sintesis teologis dan praksis yang menggabungkan 

spiritualitas, keadilan sosial, dan tanggung jawab ekologis. Paradigma ini 

memperlihatkan potensi Islam Nusantara dalam membangun etika 

keberlanjutan yang moderat, kontekstual, dan berkeadilan, sekaligus 

berkontribusi pada wacana global tentang teologi lingkungan berbasis nilai-nilai 

keagamaan. 

DAFTAR PUSTAKA  

Abas, Saehu, and Hajjin Mabrur. “Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Agama 

Islam:  (Kajian Pemikiran Hasan Hanafi Teosentris-Antroposentris).” 

Eduprof : Islamic  Education Journal 4, no. 1 (2022): 77–99. 

https://doi.org/10.47453/eduprof.v4i1.119. 

Abidin, Zainal. “Ekologi Dan Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Alquran.” 

MIYAH:  Jurnal Studi Islam 13, no. 01 (2017): 178–93. 

Adigun, Ganiyu Ojo, Yusuf Ayodeji Ajani, and Modupe Aduke Aboyade. 

“Undergraduate  Students’ Perspectives in Optimising Chatbot for 

Reference Services in Nigerian  Higher Institutions: A Comparative 

Analysis of ChatGPT and Conventional  Reference Assistance.” 

Journal of Library, Science Education and Learning Technology (JOLSELT) 

4, no. 1 (2023): 27–39. 

Afad, Mochammad Najmul, Maghfur Ahmad, Nur Fajariyah, Siti Mumun 

Muniroh, and  Abdul Basid. “Social Innovation in Faith-Based 

Organizations: The Role of  Nahdlatul Ulama in Preventing Early 

Adultery and Sexual Violence Among  Indonesian Youth.” Fikri: 

Jurnal Kajian Agama, Sosial Dan Budaya 10, no. 1 (2025):  220–36. 

Afifah, Binti Nur. “Peran Pendidikan Islam Dalam Membentuk Kesadaran 

Ekologis  Generasi Z: Perspektif Maqasid Syariah.” Jurnal Ilmiah Dan 

Penelitian 3, no. 1 (2025):  1–12. 

Alfathan, Muhamad. “ETIKA TAUHIDIK BADIUZZAMAN SAID NURSI (1293-

1379  H/1877-1960 M).” PhD Thesis, UIN SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA, 2025.  https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/70543/. 

Andini, Riddo. “Konservasi Lingkungan Berbasis Ekologi Integral Perspektif Al-

Qur’an.”  PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta, 2022. 

 https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/683/. 

Aryani, Sekar Ayu, Erham Budi Wiranto, Ahmad Asroni, Siti Fauziyah, and 

Muhamad  Yusup. “Synergy of the Ministry of Religious Affairs, 

Nahdlatul Ulama, and  Muhammadiyah in Driving Religious 

Moderation to Achieve Indonesia’s SDGs  Targets.” Profetika: Jurnal 

Studi Islam 25, no. 02 (2024): 433–54. 

Baharuddin, Baharuddin, Darmawati Jufri, Ambo Dalle, Asmiatin Asmiatin, and 

Abdul  Halik. “Ekologi Dan Tinjauan Filsafat Sains Pendidikan Islam.” 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 629 

 

Jurnal Pendidikan:  Teori, Penelitian, Dan Pengembangan 9, no. 12 (2024): 

6. 

Basid, Abdul, Moh Fauzan, Amrulloh Amrulloh, Mujianto Solichin, Ahmad 

Munjin Nasih,  and Bakri Mohamed Bkheet Ahmed. “The Role of 

Nahdlatul Ulama’(NU)  Diplomacy in Promoting Islam Rahmatan 

Lil ‘Alamin Exegesis to Strengthen  Indonesian State-Religion Concepts: 

A Study of Gus Dur’s Thought.” Journal of  Islamic Thought and 

Civilization 14, no. 2 (2024): 224–45. 

Capra, Fritjof. The Web of Life: A New Synthesis of Mind and Matter. Vol. 132. 

HarperCollins  London, 1996. 

https://fondofomentostamarta.utbvirtual.edu.co/hm8atijpdxja/10- molly-

kub-2/document-9780006547518-the-web-of-life-a-new-synthesis-of-mind-

 and-matt.pdf. 

Cheema, Abdul Mannan, and Abaid Ur Rahman. “Exploring the Islamic Eco-

Theology to  Address Environmental Crisis: A Pathway to Global 

Sustainability.” Al-Tabyeen,  2025. https://journals.uol.edu.pk/al-

tabyeen/article/view/4126. 

Efferin, Sujoko. “Sistem Pengendalian Manajemen Berbasis Spiritualitas Untuk 

 Pembangunan Berkelanjutan.” Expert, 2021. 

https://repository.ubaya.ac.id/49646/. 

Firnando, Hero Gefthi. “Navigating the Challenges of Technological 

Advancement: Iqbal’s  Philosophical Insights on Moderation and 

Humanity in the Digital Age.” Al’Adalah  27, no. 1 (2024): 51–69. 

Fitriansyah, Nuzul. “Tauhidic Paradigm Sebagai Basis Dalam Mewujudkan 

Umat Beragama  Yang Toleran Dan Moderat.” Al-Mada: Jurnal 

Agama, Sosial, Dan Budaya, ahead of  print, March 2, 2020. 

https://doi.org/10.31538/ALMADA.V3I1.480. 

Gueye, Moustapha Kamal, and Najma Mohamed. “An Islamic Perspective on 

Ecology and  Sustainability.” Ecotheology-Sustainability and Religions of the 

World, IntechOpen,  2022.  

Gueye, Moustapha Kamal, and Najma Mohamed. “An Islamic Perspective on 

Ecology and  Sustainability.” Ecotheology-Sustainability and Religions of the 

World, IntechOpen,  2022.  

Hasan, Heba. “Islam and Ecological Sustainability: An Exploration into Prophet’s 

 Perspective on Environment.” SSRN Scholarly Paper No. 4298520. 

Social Science  Research Network, November 9, 2022. 

https://papers.ssrn.com/abstract=4298520. 

Hidayat, Mansur. “Islamic Eco-Theology: Religious Narratives in the Climate 

Crisis in  Indonesia.” Bulletin of Indonesian Islamic Studies 2, no. 2 

(2023): 197–212. 

Huda, M. Khoirul. “Kontribusi Komunitas Nu Dalam Isu Kelestarian 

Lingkungan Hidup Di  Indonesia.” Jurnal Dialektika Politik 7, no. 30 

(2023): 170–87. 



Firnando, Setiawati 

630 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

Huda, Mohammad Thoriqul. “Harmoni Sosial Dalam Tradisi Sedekah Bumi 

Masyarakat  Desa Pancur Bojonegoro.” Religió Jurnal Studi Agama-

Agama 7, no. 2 (2017): 267–96. 

Ilmi, Muhammad Harisul, Lina Setiawati, and Ayik Mirayanti Mandagi. 

“Peningkatan  Kualitas Air Waduk Pondok Pesantren Miftahul Ulum 

Panyeppen Dengan Filtrasi  Arang.” BERBAKTI: Jurnal Pengabdian 

Kepada Masyarakat 2, no. 1 (2024): 76–83. 

Karman, Karman, Rosihon Anwar, and Lukman Hakim. “The Qur’anic Learning 

Based on  Islamic Eco-Theology at Pesantren.” Jurnal Pendidikan Islam 

9, no. 2 (2023): 169–86. 

Koláček, Jakub. Islam and Ecological Crisis: Modern Islamic Environmental 

Discourses.  Univerzita Karlova, Filozofická fakulta, 2024. 

 https://dspace.cuni.cz/handle/20.500.11956/194971. 

Madaniya, Nadiya El. “Peran Pesantren Dalam Mendukung Tercapainya 

Sustainable  Development Goals Dengan Pengelolaan Sampah Berbasis 

Bank Sampah (Studi  Pondok Pesantren Darussalam Blokagung 

Banyuwangi).” Jurnal Ilmiah Ekonomi  Islam 10, no. 1 (2024): 483–89. 

https://doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12211. 

Maghfiroh, Muliatul, Eva Iryani, Haerudin Haerudin, Muhammad Turhan Yani, 

Nur Zaini,  and Choirul Mahfud. “Promoting Green Pesantren: 

Change, Challenge and  Contribution of Nahdlatul Ulama in 

Indonesia.” Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam  7, no. 2 (2024): 409–35. 

Mawftiq, Rarasati, and Edo Segara Gustanto. “Green Economy Dalam Pesantren: 

Ekonomi  Keberlanjutan Dan Maqashid Syariah (Studi Kasus Di 

Pesantren An Nur Ngrukem  Bantul).” Tamaddun Journal of Islamic Studies 

2, no. 1 (2023): 23–36. 

Mickey, Sam. “Spiritual Ecology: On the Way to Ecological Existentialism.” 

Religions 11, no.  11 (2020): 580. 

Muhyidin, Muhyidin, Sinta Bella, Achmad Mahrus Helmi, and Maria Mufidah. 

“Ecoliterasi  Santri: Transformasi Kesadaran Lingkungan Di Pesantren 

Hijau Indonesia.”  INCARE, International Journal of Educational 

Resources 6, no. 2 (2025): 120–34. 

 https://doi.org/10.59689/incare.v6i2.1224. 

Muid, Abdul, and ANIS SYOFIYATIN. “Implementasi Prinsip-Prinsip 

Ahlussunnah Wal  Jama’ah Annahdhiyyah Dalam Pendidikan 

Karakter Di Madrasah Tsanawiyah  Ma’arif Daruttaqwa Suci Manyar 

Gresik.” Jurnal Ilmu Pengetahuan Dan Pendidikan  Islam 7, no. 7 (2021): 

45–98. 

Mutakin, Ali. “Fiqh Ekologi; Upaya Merawat Lingkungan Hidup Berbasis 

Konsep  Maqashid Syariah.” Syariah: Journal of Fiqh Studies 1, no. 2 

(2023): 107–26. 

Muthmainnah, Lailiy, Rizal Mustansyir, and Sindung Tjahyadi. “Kapitalisme, 

Krisis  Ekologi, Dan Keadilan Intergenerasi: Analisis Kritis Atas Problem 

Pengelolaan  Lingkungan Hidup Di Indonesia.” Mozaik Humaniora 20, 

no. 1 (2020): 57–69. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632  
 

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 631 

 

Nasr, Seyyed Hossein. Antara Tuhan, Manusia, Dan Alam. IRCiSoD, 2021.   

Nasr, Seyyed Hossein. “Reflections on Man and the Future of Civilization.” 

Islamic Studies  32, no. 3 (1993): 253–59. 

Nasr, Seyyed Hossein. “The Cosmos and the Natural Order.” In Islamic 

Spirituality.  Routledge, 2013.   

Nasr, Seyyed Hossein. “The Cosmos and the Natural Order.” In Islamic 

Spirituality.  Routledge, 2013.  

Nasr, Seyyed Hossein. The Essential Seyyed Hossein Nasr. World Wisdom, Inc, 

2007.  

Nasrullah, Nasrullah, Bahaking Rama, and Andi Achruh. “Nahdlatul Ulama, 

Tokoh Dan  Kegiatannya Dalam Dunia Pendidikan.” Nizam: Jurnal 

Islampedia 2, no. 1 (2023): 21– 28. 

Novanda, Ramazani. “Religion And Environment: Transintegration Of Science In 

 Realizing Environmental Sustainability.” Journal of Applied 

Transintegration  Paradigm 3, no. 2 (2023). https://e-

 journal.lp2m.uinjambi.ac.id/ojp/index.php/jatp/article/view/2165. 

Nugraha, Irfan Setia, and Sukarno Sukarno. “Environmental Support in 

Promoting  Students’ English Language as Second Language 

Acquisition: A Case in at- Tawazun Modern Islamic Boarding School.” 

Formosa Journal of Sustainable Research  4, no. 2 (2025): 219–36. 

Nugroho, Hunggul Yudono Setio Hadi, Fitri Nurfatriani, Yonky Indrajaya, et al. 

 “Mainstreaming Ecosystem Services from Indonesia’s Remaining 

Forests.”  Sustainability 14, no. 19 (2022): 12124. 

Nuraini, Septi, Ehwanudin Ehwanudin, and M. Zaenal Arifin. “Implementasi 

Nilai-Nilai  Aswaja Dalam Kehidupan: Studi Kasus Di Desa 

Trimulyo.” Moderasi: Journal of  Islamic Studies 5, no. 1 (2025): 1–12. 

Odum, Eugene Pleasants, and Gary W. Barrett. Fundamentals of Ecology. Saunders 

 Philadelphia, 1971. 

Penyusun, Tim. Menuju Pesantren Hijau. n.d. Accessed October 21, 2025. 

 http://www.nubrebes.or.id/download/file/Menuju_Pesantren_Hija

u.pdf. 

Pudjiastuti, Sri Rahayu, Herinto Sidik Iriansyah, and Yuliwati Yuliwati. 

“Program Eco- Pesantren Sebagai Model Pendidikan Lingkungan 

Hidup.” Jurnal Abdimas Prakasa  Dakara 1, no. 1 (2021): 29–37. 

Rakhmat, Aulia. “Islamic Ecotheology: Understanding the Concept of Khalifah 

and the  Ethical Responsibility of the Environment.” Academic 

Journal of Islamic Principles  and Philosophy 3, no. 1 (2022): 1–24. 

Ramadhan, Muhammad. “MAQASID SYARI’AH DAN LINGKUNGAN 

HIDUP.” Jurnal  Uin Sumatera Utara 21, no. 2 (2019). 

 https://www.academia.edu/download/99647559/352057124.pdf. 

Sahidah, Ahmad. God, Man, and Nature. IRCiSoD, 2018.  

Sayem, Md Abu. “Seyyed Hossein Nasr’s Works on Environmental Issues.” 

Islamic Studies  58, no. 3 (2019): 439–52. 

Sayem, Md Abu. “The Eco-Philosophy of Seyyed Hossein Nasr.” Islamic Studies 

58, no. 2  (2019): 271–95. 



Firnando, Setiawati 

632 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 

 

Sihombing, Edy Syahputra. “Reposisi Paradigma Terhadap Alam Semesta: 

Tawaran  Refleksi Filosofis Dan Teologis.” Societas Dei: Jurnal Agama 

Dan Masyarakat 6, no. 1  (2019): 87–87. 

Sinha, Dhruvee. “Eco-Spiritual Synergy: Harnessing Hindu and Islamic 

Teachings for  Effective Conservation Strategies.” Journal of Dharma 

Studies 8, no. 2 (2025): 301–17.  https://doi.org/10.1007/s42240-025-

00202-6. 

Sudarsono, Sudarsono. “Kepemimpinan Kiai Pesantren Membentuk Masyarakat 

Moderat  Melalui Program Pesantren Hijau.” Nusantara Journal of 

Islamic Studies 4, no. 1  (2023): 61–68. 

Supriatna, Jatna, and Ralph Lenz. “CLIMATE CHANGE IMPACTS ON 

 ENVIRONMENT AND DEVELOPMENT.” In Sustainable 

Environmental  Management, by Jatna Supriatna and Ralph Lenz. Springer 

Nature Switzerland, 2025.  https://doi.org/10.1007/978-3-031-76642-

8_16. 

Suryanullah, Ahmad Sholehuddin, Ahmad Rifai, and Fadhilah Suryanillah 

Darojah.  “Echoing Ecological Ideas as an Option in Teaching Islamic 

Education in Indonesia:  Menggaungkan Gagasan Ekologis Sebagai 

Opsi Dalam Pengajaran Pendidikan  Islam Di Indonesia.” Jurnal Living 

Hadis 10, no. 1 (2025): 43–63. 

Taufiq, Andi Muhammad, Rifki Rosyad, and Dadang Kuswana. “Dampak 

Tradisi Sedekah  Bumi Terhadap Kerukunan Umat Beragama Di 

Blitar, Jawa Timur.” Jurnal Iman  Dan Spiritualitas 3, no. 1 (2023): 117–

30. 

Urrosyidah, Ulfa Urrosyidah Ulfa, and Imam Alfi. “Pemberdayaan Santri dalam 

 Meningkatkan Kemandirian Pangan Oleh Kelompok Santri Tani 

Millenial di  Pondok Pesantren Al Ihya Ulumaddin Kabupaten 

Cilacap.” ICODEV: Indonesian  Community Development Journal 3, no. 

1 (2022): 1–9.  https://doi.org/10.24090/icodev.v3i1.6435. 

Widiastuty, Hesty, and Khairil Anwar. “Ekoteologi Islam Ekoteologi Islam: 

Prinsip  Konservasi Lingkungan Dalam Al-Qur’an Dan Hadits 

Serta Implikasi  Kebijakannya.” Risâlah Jurnal Pendidikan Dan Studi 

Islam 11, no. 1 (2025): 465–80. 

Winata, Nadia. “Islam Dan Ekonomi Sirkular: Perspektif Ekologi Dan Teknologi 

Hijau Di  Indonesia.” Nizamiyah: Jurnal Sains, Sosial Dan Multidisiplin 

1, no. 3 (2025): 172–84.  https://doi.org/10.64691/nizamiyah.v1i3.56. 

Zulfa, Indana, and Hani’atul Khoiroh. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Moderat 

Dalam Kitab  Risalatul Mu’awanah Karya Abdullah Al-Haddad: 

Penelitian.” Jurnal Pengabdian  Masyarakat Dan Riset Pendidikan 3, 

no. 4 (2025): 3133–46. 

Zumaro, Ahmad. “Ekoteologi Islam (Studi Konsep Pelestarian Lingkungan 

Dalam Hadis  Nabi Saw).” PhD Thesis, UIN SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA, 2020.  https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/41117/. 

 


