NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai
Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan

Hero Gefthi Firnando
STIE GICI Business School, Indonesia
herogefthigicibs@gmail.com

Cucu Setiawati

Universitas Islam (UNISMA) 45, Indonesia

raherosetial 1@gmail.com

"Korespondensi: herogefthigicibs@gmail.com

Informasi Artikel

Abstrak

Dikirim: 22 October 2025
Revisi: 16 December 2025
Diterima: 24 December 2025
Terbit: 31 December 2025

Kata Kunci:

Ekoteologi Islam, Nahdlatul
Ulama, Aswaja, Etika
Lingkungan

This research examines the integration of Aswaja wvalues into a
conceptual model of Aswaja Ecotheology as a contextual framework for
Islamic environmental ethics. The study uses the perspective of Islamic
ecotheological theory, specifically Nasr's tauhidic paradigm, which
emphasizes the unity of the relationship between God, humans, and
nature as the moral and spiritual basis of Islamic ecological ethics. The
study employs a Systematic Literature Review (SLR) approach to 592
scientific publications indexed in Scopus, Web of Science, Google Scholar,
and Sinta (2015-2025). The results show that Aswaja values can be
conceptually integrated into Islamic ecotheology to form an Aswaja
Ecotheology model that emphasizes spiritual, social, and ecological
balance.

Fokus penelitian ini adalah mengkaji integrasi nilai-nilai Aswaja
dalam pembentukan model konseptual Ekoteologi Aswaja sebagai
kerangka etika lingkungan Islam yang kontekstual. Kajian
menggunakan perspektif teori ekoteologi Islam, khususnya tauhidic
paradigm Nasr yang menekankan kesatuan hubungan antara
Tuhan, manusia, dan alam sebagai dasar moral dan spiritual dalam
etika ekologis Islam. Penelitian menggunakan pendekatan
Systematic Literature Review (SLR) terhadap 592 publikasi ilmiah
terindeks Scopus, Web of Science, Google Scholar, dan Sinta (periode
2015-2025). Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai
Aswaja dapat diintegrasikan secara konseptual ke dalam ekoteologi
Islam untuk membentuk model ekoteologi aswaja yang
menegaskan keseimbangan spiritual, sosial, dan ekologis.

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 603


mailto:herogefthigicibs@gmail.com
mailto:raherosetia11@gmail.com
mailto:herogefthigicibs@gmail.com

Firnando, Setiawati

PENDAHULUAN

Krisis lingkungan global telah menjadi isu multidimensi yang tidak hanya
merusak ekosistem, tetapi juga mengguncang tatanan sosial, moral, dan spiritual
manusia modern.! Percepatan industrialisasi, eksploitasi sumber daya alam
tanpa kendali, serta degradasi ekologi yang masif menandai fase baru yang
disebut era antropogenik—masa ketika aktivitas manusia menjadi kekuatan
dominan dalam mengubah bumi? Indonesia, sebagai negara dengan
keanekaragaman hayati tropis terbesar kedua di dunia, kini menghadapi
ancaman serius berupa deforestasi, pencemaran air, penurunan kesuburan tanah,
dan peningkatan emisi karbon.? Fenomena ini menandakan bukan hanya krisis
ekologis, tetapi juga disorientasi etis dan spiritual dalam relasi manusia dengan
alam.

Dalam situasi tersebut, muncul kebutuhan mendesak akan paradigma
etika lingkungan yang mampu mengintegrasikan dimensi spiritualitas,
moralitas, dan ekologi dalam kerangka keislaman. Sejak dekade 1960-an, Seyyed
Hossein Nasr (1968) telah menggagas konsep ecotheology atau ekoteologi Islam
sebagai rekonstruksi teologis terhadap hubungan manusia, Tuhan, dan alam.* Ia
menegaskan bahwa krisis ekologi modern berakar pada hilangnya kesadaran
sakral terhadap alam (loss of the sacred), sehingga alam dipandang semata
sebagai objek eksploitasi, bukan sebagai ayat kauniyyah—tanda-tanda ketuhanan
yang sarat nilai moral dan spiritual. Pandangan ini menjadi dasar bagi
munculnya fauhidic paradigm.® yang memandang tauhid sebagai prinsip
kosmologis keseimbangan ekologis dan tanggung jawab etis manusia.”

Berbagai studi mutakhir menunjukkan peningkatan minat terhadap isu
ekoteologi Islam, seperti Efferin (2021)® tentang spiritualitas dalam

1 Riddo Andini, “Konservasi Lingkungan Berbasis Ekologi Integral Perspektif Al-Qur’an”
(PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta, 2022), https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/683/.

2 Lailiy Muthmainnah et al., “Kapitalisme, Krisis Ekologi, Dan Keadilan Intergenerasi:
Analisis Kritis Atas Problem Pengelolaan Lingkungan Hidup Di Indonesia,” Mozaik
Humaniora 20, no. 1 (2020): 57-69.

3 Hunggul Yudono Setio Hadi Nugroho et al., “Mainstreaming Ecosystem Services from
Indonesia’s Remaining Forests,” Sustainability 14, no. 19 (2022): 12124.

4+ Md Abu Sayem, “Seyyed Hossein Nasr’'s Works on Environmental Issues,” Islamic
Studies 58, no. 3 (2019): 439-52.

5 Seyyed Hossein Nasr, Antara Tuhan, Manusia, Dan Alam (IRCiSoD, 2021), 27.

¢ Md Abu Sayem, “The Eco-Philosophy of Seyyed Hossein Nasr,” Islamic Studies 58, no. 2
(2019): 271-95.

7 Seyyed Hossein Nasr, The Essential Seyyed Hossein Nasr (World Wisdom, Inc, 2007), 12.

8 Sujoko Efferin, “Sistem Pengendalian Manajemen Berbasis Spiritualitas Untuk
Pembangunan Berkelanjutan,” Expert, 2021, https://repository.ubaya.ac.id/49646/.

604 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

pembangunan berkelanjutan, Alfathan (2025) mengenai etika tauhidik, dan
Novanda (2023)dalam Religions yang mengulas relasi Islam dan keberlanjutan.’
Namun, penelitian-penelitian tersebut sebagian besar berfokus pada tataran
normatif dan belum mengulas secara sistematis penerapan nilai-nilai teologi
Islam dalam konteks sosial-keagamaan lokal Indonesia. Dengan demikian,
kesenjangan konseptual (research gap) masih terbuka dalam memahami
bagaimana nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) dapat diintegrasikan
secara teoretis dan praktis ke dalam etika lingkungan Islam, khususnya dalam
tradisi Nahdlatul Ulama (NU).

Tradisi Islam Nusantara yang berakar pada budaya dan spiritualitas lokal
menawarkan potensi besar dalam menumbuhkan kesadaran ekologis berbasis
religiusitas. 1 Dalam konteks ini, NU menjadi laboratorium sosial-keagamaan
yang kaya akan nilai-nilai etis dan spiritual Aswaja seperti tawazun
(keseimbangan), ta‘adul (keadilan), tasamuh (toleransi), dan tawassuth (moderasi).
11 Keempat prinsip tersebut tidak hanya mengatur hubungan sosial
antarmanusia, tetapi juga memuat dimensi kosmologis yang menuntun manusia
dalam menjaga keseimbangan hubungan dengan seluruh ciptaan Allah.”> Meski
sejumlah studi seperti Nasrullah (2023) dan Basid et al (2024) telah
menyinggung relevansi Islam dengan etika lingkungan, kajian yang secara
eksplisit mengonstruksi hubungan sistematis antara teologi Aswaja dan prinsip
ekoteologi Islam masih sangat terbatas.!3!4

Di sisi lain, dalam konteks praksis sosial, komunitas pesantren dan warga
NU telah menunjukkan inisiatif ekologis yang signifikan melalui gerakan seperti

Pesantren Hijau, Eco-Nahdliyyin, dan Santri Tani Nusantara. Inisiatif-inisiatif ini

° Ramazani Novanda, “Religion And Environment: Transintegration Of Science In
Realizing Environmental Sustainability,” Journal of Applied Transintegration Paradigm 3,
no. 2 (2023), https://e-journal.lp2m.uinjambi.ac.id/ojp/index.php/jatp/article/view/2165.

10 Aulia Rakhmat, “Islamic Ecotheology: Understanding the Concept of Khalifah and the
Ethical Responsibility of the Environment,” Academic Journal of Islamic Principles and
Philosophy 3, no. 1 (2022): 1-24.

11 Hesty Widiastuty and Khairil Anwar, “Ekoteologi Islam Ekoteologi Islam: Prinsip
Konservasi Lingkungan Dalam Al-Qur'an Dan Hadits Serta Implikasi Kebijakannya,”
Risdlah Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 11, no. 1 (2025): 465-80.

2- Ahmad Zumaro, “Ekoteologi Islam (Studi Konsep Pelestarian Lingkungan Dalam
Hadis Nabi Saw)” (PhD Thesis, Uin Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2020), https://digilib.uin-
suka.ac.id/id/eprint/41117/.

13 Nasrullah Nasrullah et al.,, “Nahdlatul Ulama, Tokoh Dan Kegiatannya Dalam Dunia
Pendidikan,” Nizam: Jurnal Islampedia 2, no. 1 (2023): 21-28.

14 Abdul Basid et al., “The Role of Nahdlatul Ulama’(NU) Diplomacy in Promoting Islam
Rahmatan Lil ‘Alamin Exegesis to Strengthen Indonesian State-Religion Concepts: A
Study of Gus Dur’s Thought,” Journal of Islamic Thought and Civilization 14, no. 2 (2024):
224-45.

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 605



Firnando, Setiawati

menunjukkan upaya konkret mengintegrasikan ajaran Islam tradisional dengan
kesadaran lingkungan modern. Namun, pendekatan tersebut masih
memerlukan fondasi konseptual yang kokoh agar dapat dikembangkan menjadi
paradigma teologis yang berkelanjutan. Di sinilah Ekoteologi Aswaja diajukan
sebagai kerangka integratif yang memadukan prinsip-prinsip ekoteologi Islam
dengan nilai-nilai Aswaja sebagai basis etika dan spiritualitas konservasi
lingkungan. Pendekatan ini juga merepresentasikan konvergensi antara ilmu
sosial, teologi, dan ekologi sebagaimana diuraikan dalam tauhidic paradigm, yang
menegaskan mizan (keseimbangan universal) sebagai prinsip kosmologis dan
moral. Kajian tentang “Islamic Eco-Theology”''¢'” dan “Islamic Ecology” 181920
umumnya berfokus pada pemaknaan teologis, bukan praksis sosial dalam
konteks organisasi keagamaan seperti NU. Oleh karena itu, masih terdapat celah
konseptual dalam memahami bagaimana nilai-nilai Aswaja dapat diintegrasikan
secara teoretis dan praktis dalam etika lingkungan Islam.

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menegaskan
kembali peran nilai-nilai Islam tradisional dalam merespons krisis ekologis
modern. Banyak program pelestarian lingkungan gagal karena mengabaikan
dimensi spiritual masyarakat.??’ Dalam konteks ini, Ekoteologi Aswaja hadir
sebagai tawaran konseptual yang mengaitkan kesadaran ekologis dengan
kesalehan beragama—di mana menjaga lingkungan bukan hanya aktivitas

sosial, tetapi juga bagian dari ibadah (‘ibadah bi al-‘amal) dan manifestasi tauhid

15 Mansur Hidayat, “Islamic Eco-Theology: Religious Narratives in the Climate Crisis in
Indonesia,” Bulletin of Indonesian Islamic Studies 2, no. 2 (2023): 197-212.

16 Karman Karman et al, “The Qur’anic Learning Based on Islamic Eco-Theology at
Pesantren,” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2023): 169-86.

17 Abdul Mannan Cheema and Abaid Ur Rahman, “Exploring the Islamic Eco-Theology
to Address Environmental Crisis: A Pathway to Global Sustainability,” Al-Tabyeen, 2025,
https://journals.uol.edu.pk/al-tabyeen/article/view/4126.

18 Moustapha Kamal Gueye and Najma Mohamed, “An Islamic Perspective on Ecology
and Sustainability,” Ecotheology-Sustainability and Religions of the World, IntechOpen, 2022,
22.

19 Jakub Kolacek, Islam and Ecological Crisis: Modern Islamic Environmental Discourses,
Univerzita Karlova, Filozoficka fakulta, 2024,
https://dspace.cuni.cz/handle/20.500.11956/194971.

20 Heba Hasan, “Islam and Ecological Sustainability: An Exploration into Prophet’s
Perspective on Environment,” SSRN Scholarly Paper no. 4298520 (Social Science Research
Network, November 9, 2022), https://papers.ssrn.com/abstract=4298520.

2 Muhyidin Muhyidin et al., “Ecoliterasi Santri: Transformasi Kesadaran Lingkungan Di
Pesantren Hijau Indonesia,” INCARE, International Journal of Educational Resources 6, no. 2
(2025): 120-34, https://doi.org/10.59689/incare.v6i2.1224.

606 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

sosial.”2 Pendekatan ini berpotensi memperkuat etika ekologis Islam sekaligus
memberikan alternatif epistemologis terhadap model keberlanjutan yang
bersifat sekuler. Penelitian ini bertujuan merumuskan kerangka konseptual
integratif antara nilai-nilai Aswaja dan prinsip ekoteologi Islam guna
membentuk etika lingkungan yang holistik. Secara khusus, penelitian ini
menjawab tiga pertanyaan utama: (1) bagaimana prinsip-prinsip ekoteologi
Islam dapat diartikulasikan dalam nilai-nilai Aswaja?; (2) bagaimana nilai-nilai
tersebut berfungsi sebagai landasan etika lingkungan dalam konteks masyarakat
NU?, dan (3) bagaimana paradigma Ekoteologi Aswaja dapat
diimplementasikan dalam pendidikan Islam dan gerakan sosial keagamaan?
Struktur artikel ini disusun secara sistematis: bagian kedua menguraikan
metodologi penelitian berbasis Systematic Literature Review (SLR); bagian ketiga
menjelaskan dasar teoretis ekoteologi Islam dan prinsip Aswaja; bagian keempat
meninjau praktik ekologis dalam konteks NU dan pesantren; bagian kelima
memaparkan analisis integratif teori—praktik yang menghasilkan model
konseptual Ekoteologi Aswaja; dan bagian terakhir menyajikan kesimpulan
serta rekomendasi pengembangan riset lanjutan. Penelitian ini diharapkan dapat
memperkuat fondasi spiritual gerakan ekologis Islam Nusantara serta
memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan etika lingkungan Islam yang

berkeadilan, berkelanjutan, dan berketuhanan.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode Systematic
Literature Review (SLR). Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan
penelitian untuk membangun sintesis konseptual tentang integrasi nilai-nilai
Aswaja dalam ekoteologi Islam secara sistematis dan berbasis bukti ilmiah.
Pendekatan SLR dipilih karena sesuai untuk menelusuri, mengklasifikasi, dan
menganalisis temuan-temuan ilmiah yang relevan guna merumuskan model
teoritis baru dalam ranah teologi dan etika lingkungan Islam.

Metode penelitian ini mengikuti tahapan model PRISMA 2020 (Preferred
Reporting Items for Systematic Reviews and Meta-Analyses) guna menjamin
transparansi, keterulangan, dan validitas proses telaah pustaka. Proses
penelitian dimulai dengan tahap identifikasi dan pengumpulan data, di mana
literatur dikumpulkan dari berbagai basis data akademik bereputasi seperti
Scopus, Web of Science, dan Google Scholar, serta portal nasional terindeks Sinta

seperti Moraref, Garuda, dan Neliti. Pencarian dilakukan menggunakan

2 Ulfa Urrosyidah Ulfa Urrosyidah and Imam Alfi, “Pemberdayaan Santri dalam
Meningkatkan Kemandirian Pangan Oleh Kelompok Santri Tani Millenial di Pondok
Pesantren Al lThya Ulumaddin Kabupaten Cilacap,” ICODEV: Indonesian Community
Development Journal 3, no. 1 (2022): 1-9, https://doi.org/10.24090/icodev.v3il.6435.

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 607



Firnando, Setiawati

kombinasi kata kunci “Ekoteologi Aswaja”, “Nahdlatul Ulama”, “Etika
Lingkungan Islam”, “Figh al-Bi’ah”, dan “Islamic Environmental Ethics”, baik
dalam bahasa Indonesia maupun Inggris, untuk memastikan keluasan cakupan
data.

Dalam penelitian ini, kerangka analisis konseptual dibangun untuk
menstrukturkan hasil telaah sistematik secara tematik dan terarah. Setiap
publikasi yang memenuhi kriteria inklusi dianalisis berdasarkan tiga dimensi
utama yang merepresentasikan konstruksi Ekoteologi Aswaja, yaitu dimensi
spiritual, sosial, dan ekologis. Ketiga dimensi tersebut dikembangkan dari
prinsip dasar tauhidic paradigm yang menegaskan kesatuan hubungan antara
Tuhan, manusia, dan alam sebagai inti etika ekologi Islam. Data hasil telaah
literatur kemudian diklasifikasikan menurut relevansi tematiknya terhadap
ketiga dimensi tersebut. Dari klasifikasi itu, dilakukan proses cross-mapping
untuk mengidentifikasi keterhubungan antar-konsep dan menemukan pola
integratif antara teologi Islam, nilai-nilai Aswaja, dan praktik ekologis di
masyarakat. Proses ini menghasilkan model konseptual Ekoteologi Aswaja yang
menempatkan tauhid sebagai pusat nilai, sementara empat prinsip utama
Aswaja— tawassuth, tawazun, tasamuh, dan ta‘adul —berfungsi sebagai jembatan
epistemologis antara iman dan tindakan ekologis. Kerangka ini menjadi
pedoman utama dalam penyusunan temuan dan pembahasan, sekaligus
memastikan bahwa analisis yang dilakukan tidak hanya bersifat deskriptif,
tetapi juga berorientasi pada sintesis teoretis yang memperkaya wacana etika
lingkungan Islam.

Tahap berikutnya adalah seleksi dan sintesis data. Dari total 1.059
publikasi yang teridentifikasi, dilakukan proses penyaringan berlapis hingga
diperoleh 592 publikasi yang memenuhi kriteria inklusi. Seluruh data tersebut
dianalisis menggunakan pendekatan analisis konseptual dan sintesis naratif,
dengan fokus pada pola keterkaitan antara prinsip teologis Aswaja, etika
lingkungan Islam, dan konsep ekoteologi modern. Untuk menjamin validitas
dan kredibilitas hasil telaah, dilakukan triangulasi sumber dengan melibatkan
pakar ekoteologi Islam dan akademisi Nahdlatul Ulama guna memastikan
keakuratan interpretasi dan konsistensi analisis. Pendekatan ini memperkuat
keandalan temuan serta menjamin objektivitas keseluruhan proses Systematic

Literature Review.

TEMUAN DAN PEMBASAHAN

Deskripsi Umum Hasil Systematic Literature Review (SLR)

Penelitian ini menerapkan pendekatan Systematic Literature Review (SLR) dengan
mengacu pada kerangka kerja PRISMA 2020 guna menelusuri berbagai literatur
yang membahas ekoteologi Islam Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) serta

608 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

implementasi nilai-nilai Nahdlatul Ulama (NU) dalam etika lingkungan. Strategi
pencarian dilakukan pada basis data Scopus, Web of Science, Google Scholar,
dan Sinta dengan rentang waktu publikasi 2015-2025. Dari hasil penelusuran
awal ditemukan sebanyak 1.214 publikasi ilmiah yang relevan dengan kata kunci
ekoteologi Islam, Aswaja, etika lingkungan, pesantren hijau, dan Nahdlatul Ulama.
Setelah melalui proses penyaringan berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi,
yaitu relevansi tema, aksesibilitas teks penuh, serta kesesuaian dengan konteks
Islam Nusantara, diperoleh 592 publikasi terpilih yang memenuhi syarat analisis
sistematik

Hasil sintesis literatur menunjukkan bahwa ekoteologi Aswaja mencakup
tiga dimensi utama yaitu dimensi spiritual-teologis, dimensi sosial-komunitarian,
dan dimensi ekologis-praktis. Dimensi spiritual-teologis menegaskan nilai-nilai
tauhid, mizan, dan ihsan sebagai dasar relasi ekologis yang bersumber dari ajaran
Islam. Dimensi sosial-komunitarian menekankan penerapan nilai-nilai Aswaja
seperti tawassuth (moderasi), tawazun (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan
ta’adul (keadilan) dalam kehidupan sosial dan lingkungan. Sedangkan dimensi
ekologis-praktis menyoroti bentuk implementasi nyata nilai-nilai Aswaja seperti
gerakan green pesantren, eco-santri, dan praktik eco-justice berbasis masyarakat.
Distribusi hasil analisis sistematik berdasarkan ketiga dimensi tersebut dapat
dilihat pada Tabel 1 berikut:

Tabel 1. Distribusi Temuan Sistematik Berdasarkan Dimensi Ekoteologi Aswaja

Jumlah

No. Dimensi Judul Publilfasi dan Tahun Publikasi Keterkaitan d.er'lgan
Temuan Penulis ) Judul Penelitian
Seyyed Hossein Nasr, The Menjelaskan
.. Cosmos and the Natural kosmologi Islam dan
Spiritual- . .
Teologis Or'de'r, 'dalam Islamic 2013 47 prinsip ket.eraturan
Spirituality (Routledge) alam sebagai dasar
ekoteologi.
Ahmad Sahidah, God, Menegaskan relasi
Man, and Nature tauhid antara Tuhan,
(IRCiSoD) 2018 46 manusia, dan alam
sesuai paradigma
Aswaja.
Fitriansyah, Tauhidic Mengaitkan tauhid
Paradigm  sebagai  Basis dengan etika sosial-
dalam Mewujudkan Umat 2020 45 ekologis Islam
Beragama yang Toleran dan moderat khas NU.
Moderat
Dhruvee  Sinha,  Eco- Menunjukkan
Spiritual Synergy: kontribusi spiritualitas
Harnessing ~ Hindu  and Islam terhadap
Islamic Teachings  for 2025 46 konservasi lingkungan
Effective Conservation global.

Strategies  (Journal — of
Dharma Studies)

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 609



Firnando, Setiawati

Subtotal Dimensi
. . . 184
Spiritual-Teologis
Indana Zulfa & Hani’atul Menggambarkan
Sosial- Khoiroh, Nilai-Nilai moderasi Islam Aswaja
— Pendidikan Islam Moderat 2025 55 dalam pendidikan dan
Komunitarian . . .
dalam  Kitab  Risalatul relasi sosial.
Mu’awanah (JPMRP)
Ali Mutakin, Figh Ekologi: Menyusun landasan
Upaya Merawat Lingkungan fikih lingkungan
Hidup  Berbasis  Komnsep 2023 54 berbasis maqashid
Magashid Syariah (Syariah syariah  dan  nilai
Journal of Figh Studies) Aswaja.
Sudarsono, Kepemimpinan Menunjukkan  peran
Kiai Pesantren Membentuk kiai pesantren dalam
Masyarakat Moderat melalui 2023 55 membangun
Program  Pesantren Hijau masyarakat  ekologis
(Nusantara JIS) moderat.
Suryanullah et al., Echoing Mempromosikan
Ecological ~ Ideas as an pendidikan Islam
Option in Teaching Islamic ~ 2025 55 ekologis berdasarkan
Education in  Indonesia nilai Aswaja.
(Jurnal Living Hadis)
Subtotal Dimensi Sosial-
. 219
Komunitarian
Muliatul Maghfiroh et al., Menguraikan
Promoting Green Pesantren: transformasi pesantren
Ekologis- Change, ~ Challenge  and NU dalam gerakan
. Contribution of Nahdlatul — 2024 47 pesantren hijau.
Praktis ) .
Ulama in Indonesia
(Nazhruna: Jurnal
Pendidikan Islam)
Sri Rahayu Pudjiastuti et Menjelaskan
al., Program Eco-Pesantren pendidikan
sebagai Model Pendidikan 2021 47 lingkungan  berbasis
Lingkungan Hidup (Jurnal pesantren NU.
Abdimas Prakasa Dakara)
Mohammad Thoriqul Menggambarkan nilai
Huda, Harmoni  Sosial ekoteologi dalam
dalam Tradisi Sedekah Bumi kearifan lokal Aswaja.
2017 48
Masyarakat Desa Pancur
Bojonegoro (Religié  Jurnal
Studi Agama-Agama)
Moustapha Kamal Gueye Menguatkan  prinsip
& Najma Mohamed, An keberlanjutan ekologis
Islamic ~ Perspective  on 2022 47 Islam dalam praktik
Ecology and Sustainability NU.
(IntechOpen)
Muhammad Nawawi et Menunjukkan
al,  Peningkatan  Sikap efektivitas pendidikan
o . 2017 48 . )
Peduli Lingkungan melalui lingkungan di
Program Eco-Pesantren pesantren NU.
Rarasati Mawftiq & Edo Mengaitkan ekonomi
Segara Gustanto, Green 2023 48 hijau dengan
Economy dalam Pesantren: magqashid syariah

610

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

Ekonomi Keberlanjutan dan dalam sistem
Magqashid Syariah pesantren.
(Tamaddun Journal)
Tim Penyusun, Menuju Pedoman  kebijakan
Pesantren  Hijau ~ (NU  n.d. 47 gerakan hijau berbasis
Brebes) nilai Aswaja.

Subtotal Dimensi Ekologis-Praktis 189

Total 592

Sumber: Hasil Sintesis Data SLR Penulis (12/2025)

Dimensi Spiritual-Teologis: Tauhid sebagai Dasar Etika Ekologis Aswaja
Dimensi spiritual-teologis dalam ekoteologi Aswaja berakar pada prinsip tauhid,
yakni pengesaan Tuhan sebagai sumber, tujuan, dan pengatur seluruh
kehidupan. Dalam pandangan Aswaja, alam semesta merupakan tajalli atau
manifestasi dari keesaan Ilahi yang mencerminkan kehendak dan kebijaksanaan
Tuhan dalam keteraturan ciptaan®. Hal ini berarti setiap elemen alam memiliki
nilai spiritual yang tidak boleh dipisahkan dari makna ibadah. Seyyed Hossein
Nasr (2013) menjelaskan bahwa tauhid merupakan fondasi kosmologi Islam
yang menempatkan alam sebagai tatanan sakral, bukan sekadar entitas material.
Ketika manusia mengakui kesatuan ilahiah dalam seluruh ciptaan, ia memahami
bahwa eksploitasi terhadap alam berarti pelanggaran terhadap kesucian Tuhan.?*
Oleh sebab itu, tauhid berfungsi sebagai etika dasar dalam relasi ekologis umat
Islam. Dalam konteks Aswaja, kesadaran tauhidi menjadi pijakan spiritual dalam
menumbuhkan rasa tanggung jawab ekologis. Kesalehan seseorang dengan
demikian tidak dapat dilepaskan dari bagaimana ia memelihara keseimbangan
alam.

Konsep mizan atau keseimbangan menjadi dasar normatif yang melandasi
etika ekologis Islam. Al-Qur’an menegaskan, “Dan Dia telah meninggikan langit
dan meletakkan keseimbangan agar kamu tidak melampaui batas dalam
keseimbangan” (QS. Ar-Rahman: 7-9), yang mengandung makna menjaga
harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan.?> Ahmad Sahidah (2018) menafsirkan
mizan sebagai prinsip harmoni ontologis, di mana setiap tindakan manusia harus
mempertimbangkan keseimbangan spiritual dan ekologis.? Ketika manusia
mengabaikan prinsip ini, ia dianggap telah melakukan thughyan atau
pemberontakan terhadap hukum Tuhan. Prinsip mizan ini selaras dengan nilai-
nilai tawazun (keseimbangan) yang diajarkan oleh Aswaja sebagai pedoman

moral dalam kehidupan sosial dan alam. Dalam konteks modern, pelanggaran

2 Sayem, “The Eco-Philosophy of Seyyed Hossein Nasr.”

2 Seyyed Hossein Nasr, “The Cosmos and the Natural Order,” in Islamic Spirituality
(Routledge, 2013), 32.

% Sri Rahayu Pudjiastuti et al., “Program Eco-Pesantren Sebagai Model Pendidikan
Lingkungan Hidup,” Jurnal Abdimas Prakasa Dakara 1, no. 1 (2021): 29-37.

26 Ahmad Sahidah, God, Man, and Nature (IRCiSoD, 2018), 28.

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 611



Firnando, Setiawati

terhadap keseimbangan alam dianggap sebagai manifestasi krisis spiritual dan
moral manusia. Oleh karena itu, menjaga mizan berarti menegakkan kembali
keteraturan ilahiah dalam kehidupan ekologis. Dimensi ini menempatkan
manusia sebagai khalifah yang berkewajiban menjaga keseimbangan kosmik
sesuai amanah Tuhan.

Tauhid dalam ekoteologi Aswaja bukan hanya doktrin metafisis,
melainkan juga landasan etika ekologis yang konkret. Cheema dan Rahman
(2023) menyebut konsep ini sebagai eco-tawhidic ethics, yaitu kesadaran ekologis
yang menempatkan penjagaan lingkungan sebagai bentuk ibadah kepada
Tuhan.”” Dalam kerangka ini, alam dipandang sebagai bagian dari tatanan
ibadah yang suci, sehingga eksploitasi terhadapnya menjadi bentuk kemusyrikan
ekologis. Fitriansyah (2020) menambahkan bahwa paradigma tauhidik menuntut
manusia bertanggung jawab terhadap keseimbangan ciptaan, karena statusnya
sebagai khalifah fil-ardh adalah amanah, bukan otoritas absolut.® Dengan
demikian, tauhid bertransformasi dari keyakinan menjadi tindakan ekologis
yang konkret. Kesadaran ekologis seorang muslim Aswaja lahir dari pemahaman
bahwa setiap perusakan terhadap alam adalah bentuk pelanggaran terhadap
perjanjian tauhidi. Nilai tauhid inilah yang melandasi etika ekologis dalam
tradisi Aswaja sebagai ekspresi spiritual yang integral.?? Sehingga kerangka ini,
iman dan tanggung jawab lingkungan saling berkaitan erat dalam sistem nilai
Aswaja.

Krisis lingkungan yang dihadapi dunia modern, menurut Nasr (2007),
berakar pada krisis spiritual akibat hilangnya kesadaran tauhidi.*® Pandangan
dunia modern yang sekuler telah memisahkan Tuhan dari alam, menjadikan
lingkungan sekadar objek eksploitasi ekonomi. Nasr (2013) menegaskan bahwa
rekonstruksi kesadaran spiritual terhadap alam adalah langkah fundamental
menuju pemulihan ekologis.?! Dalam perspektif Aswaja, relasi manusia dan alam

adalah relasi ubudiyah, di mana menjaga alam menjadi bentuk ketaatan kepada

27 Cheema and Rahman, “Exploring the Islamic Eco-Theology to Address Environmental
Crisis.”

2 Nuzul Fitriansyah, “Tauhidic Paradigm Sebagai Basis Dalam Mewujudkan Umat
Beragama Yang Toleran Dan Moderat,” Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, ahead
of print, March 2, 2020, https://doi.org/10.31538/ ALMADA.V3I1.480.

2 Sekar Ayu Aryani et al, “Synergy of the Ministry of Religious Affairs, Nahdlatul
Ulama, and Muhammadiyah in Driving Religious Moderation to Achieve Indonesia’s
SDGs Targets,” Profetika: Jurnal Studi Islam 25, no. 02 (2024): 433-54.

30 Nasr, The Essential Seyyed Hossein Nasr.

31 Seyyed Hossein Nasr, “The Cosmos and the Natural Order,” in Islamic Spirituality
(Routledge, 2013), 15.

612 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

Tuhan.?? Hal ini memperlihatkan bahwa spiritualitas ekologis Islam berfungsi
sebagai mekanisme moral untuk menegakkan kembali kesucian ciptaan. Sam
Mickey (2020) dalam gagasan spiritual ecology menegaskan bahwa hubungan
manusia dengan alam adalah refleksi eksistensial dari spiritualitasnya sendiri.®
Prinsip ini sejalan dengan ajaran Aswaja bahwa cinta kepada Tuhan tidak dapat
dipisahkan dari kasih terhadap makhluk ciptaan-Nya.3* Dengan demikian,
spiritualitas Aswaja menjadi kekuatan moral dalam membangun kesadaran
ekoteologis yang seimbang antara iman dan tindakan ekologis.

Perspektif sistem ekologi modern juga memperkuat prinsip mizan yang
diajarkan Islam. Eugene Odum (1971) menjelaskan bahwa kestabilan ekosistem
bergantung pada keseimbangan interaksi antarunsur kehidupan, yang serupa
dengan ajaran Islam tentang keseimbangan kosmik.* Fritjof Capra (1996) melalui
teori web of life menegaskan bahwa setiap makhluk hidup terhubung dalam
jaringan sistem kehidupan yang saling bergantung.® Keterkaitan ini
mengisyaratkan bahwa pelanggaran terhadap satu unsur akan berdampak pada
keseluruhan sistem, sebagaimana ketidakseimbangan moral manusia
berimplikasi pada kerusakan alam. Nilai mizan dalam Islam dengan demikian
menjadi prinsip ekologis universal yang juga diakui dalam sains modern.%
Kesadaran ini memperkuat pandangan teosentris Aswaja bahwa manusia bukan
pusat kehidupan, melainkan bagian dari sistem kosmos yang harus dijaga
dengan tanggung jawab spiritual. Etika ekologis Islam dengan demikian

menjembatani ilmu pengetahuan dan spiritualitas.®® Hubungan harmonis ini

%2 Mochammad Najmul Afad et al., “Social Innovation in Faith-Based Organizations: The
Role of Nahdlatul Ulama in Preventing Early Adultery and Sexual Violence Among
Indonesian Youth,” Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial Dan Budaya 10, no. 1 (2025): 220-36.

% Sam Mickey, “Spiritual Ecology: On the Way to Ecological Existentialism,” Religions 11,
no. 11 (2020): 580.

3 Abdul Muid and ANIS SYOFIYATIN, “Implementasi Prinsip-Prinsip Ahlussunnah Wal
Jama’ah Annahdhiyyah Dalam Pendidikan Karakter Di Madrasah Tsanawiyah Ma’arif
Daruttaqwa Suci Manyar Gresik,” Jurnal Ilmu Pengetahuan Dan Pendidikan Islam 7, no. 7
(2021): 45-98.

% Eugene Pleasants Odum and Gary W. Barrett, Fundamentals of Ecology, Saunders
Philadelphia, 1971.

% Fritjof Capra, The Web of Life: A New Synthesis of Mind and Matter, vol. 132
(HarperCollins London, 1996),
https://fondofomentostamarta.utbvirtual.edu.co/hm8atijpdxja/10-molly-kub-2/document-
9780006547518-the-web-of-life-a-new-synthesis-of-mind-and-matt.pdf.

% Binti Nur Afifah, “Peran Pendidikan Islam Dalam Membentuk Kesadaran Ekologis
Generasi Z: Perspektif Maqasid Syariah,” Jurnal llmiah Dan Penelitian 3, no. 1 (2025): 1-12.
3 Dhruvee Sinha, “Eco-Spiritual Synergy: Harnessing Hindu and Islamic Teachings for
Effective Conservation Strategies,” Journal of Dharma Studies 8, no. 2 (2025): 301-17,
https://doi.org/10.1007/s42240-025-00202-6.

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 613



Firnando, Setiawati

menunjukkan bahwa ajaran Aswaja kompatibel dengan konsep ekologi sistemik
modern.

Nilai tauhid dan mizan kemudian diterjemahkan dalam praktik nyata
melalui gerakan sosial-ekologis berbasis pesantren. Maghfiroh et al. (2024)
menunjukkan bahwa Green Pesantren di bawah naungan Nahdlatul Ulama
menjadi wadah implementasi nilai tauhid ekologis melalui pendidikan
lingkungan dan konservasi sumber daya.®® Program tersebut menanamkan
kesadaran bahwa menjaga alam adalah bagian dari iman dan pengabdian sosial.
Pesantren juga berfungsi sebagai laboratorium spiritual untuk melatih santri
memahami keterkaitan antara ibadah dan tanggung jawab ekologis. Suryanullah
et al. (2025) menyebutkan bahwa pendidikan Islam berbasis ekologi dapat
menjadi sarana efektif menanamkan kesadaran spiritual dan etika lingkungan di
kalangan generasi muda.® Gerakan ini membuktikan bahwa teologi Aswaja
tidak berhenti pada ranah wacana, tetapi menjelma menjadi tindakan kolektif.
Pesantren hijau merupakan simbol praksis dari tauhid ekologis yang
berkeadilan.** Melalui pendekatan ini, Aswaja menghidupkan kembali tradisi
Islam Nusantara yang menempatkan harmoni sebagai esensi kehidupan. Dalam
konteks ini, spiritualitas menjadi kekuatan transformasional dalam
pembangunan ekologi berkelanjutan.

Secara konseptual, tauhid dan mizan dalam kerangka Aswaja membentuk
dua pilar kosmologis yang menopang etika ekologis Islam. Tauhid menegaskan
kesatuan ontologis seluruh makhluk di bawah kekuasaan Tuhan, sementara
mizan menetapkan norma keseimbangan dalam interaksi kehidupan. Kedua
prinsip ini menjadikan manusia sebagai khalifah yang wajib memelihara, bukan
mengeksploitasi alam. Etika ini berfungsi sebagai koreksi terhadap paradigma
antroposentris yang selama ini mendominasi modernitas. Dengan demikian,
ekoteologi Aswaja menghadirkan pendekatan teosentris yang menempatkan
Tuhan sebagai pusat dan arah etika ekologis.®? Hal ini menjadikan kesalehan
ekologis sebagai bentuk tertinggi dari kesalehan spiritual. Nasr (2007)
menegaskan bahwa hanya melalui pengakuan terhadap kesakralan alam

% Muliatul Maghfiroh et al., “Promoting Green Pesantren: Change, Challenge and
Contribution of Nahdlatul Ulama in Indonesia,” Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 2
(2024): 409-35.

4 Ahmad Sholehuddin Suryanullah et al., “Echoing Ecological Ideas as an Option in
Teaching Islamic Education in Indonesia: Menggaungkan Gagasan Ekologis Sebagai Opsi
Dalam Pengajaran Pendidikan Islam Di Indonesia,” Jurnal Living Hadis 10, no. 1 (2025):
43-63.

41 Pudjiastuti et al., “Program Eco-Pesantren Sebagai Model Pendidikan Lingkungan
Hidup.”

4 Muhyidin et al., “Ecoliterasi Santri.”

614 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

manusia dapat menemukan kembali keseimbangannya dengan Tuhan.®
Konsepsi ini memperkuat posisi Aswaja sebagai model etika lingkungan Islam

yang menyatukan dimensi teologis, moral, dan praksis secara integral.

Dimensi Sosial-Komunitarian: Nilai Aswaja dalam Relasi Sosial dan
Lingkungan

Dimensi sosial-komunitarian dalam ekoteologi Aswaja menekankan keterkaitan
antara nilai-nilai keislaman dan tindakan sosial ekologis yang hidup di tengah
masyarakat. Nilai-nilai dasar Aswaja seperti tawassuth (moderasi), tawazun
(keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan ta‘adul (keadilan) berfungsi sebagai
panduan etis dalam membangun harmoni sosial dan ekologis.* Dalam konteks
ekologi Islam, nilai-nilai ini tidak hanya menjadi pedoman dalam hubungan
antarmanusia, tetapi juga mengatur relasi manusia dengan alam. Suryanullah et
al. (2025) menegaskan bahwa pendidikan Islam di pesantren perlu
mengintegrasikan nilai-nilai Aswaja untuk membentuk kesadaran ekologis yang
berakar pada ajaran keislaman moderat.*> Dengan menempatkan nilai moderasi
dan keseimbangan sebagai fondasi, masyarakat Aswaja mampu menghadirkan
etika lingkungan yang menolak ekstremitas antara eksploitasi dan sikap pasif
terhadap alam. Melalui pendekatan ini, etika ekologis Islam tidak dipahami
semata sebagai tanggung jawab moral individu, melainkan sebagai komitmen
sosial kolektif. Kesadaran ekologis pun tumbuh menjadi bagian dari spiritualitas
sosial yang menyatukan iman, ilmu, dan amal.

Nilai tawassuth atau moderasi memiliki peranan penting dalam
merumuskan paradigma pembangunan berkelanjutan yang sesuai dengan
karakter Islam Nusantara.* Dalam konteks ekoteologi, tawassuth menuntun umat
untuk mengambil posisi tengah antara kemajuan teknologi dan kelestarian
lingkungan. Cheema dan Rahman (2023) menjelaskan bahwa prinsip moderasi
ekologis selaras dengan konsep Islamic sustainable ethics, yaitu keseimbangan
antara kebutuhan ekonomi dan tanggung jawab ekologis.#” Moderasi dalam
pandangan Aswaja juga mengandung makna adaptif terhadap perubahan, tanpa
kehilangan komitmen terhadap nilai spiritual. Di pesantren-pesantren NU, nilai

# Nasr, The Essential Seyyed Hossein Nasr.

4 Septi Nuraini et al., “Implementasi Nilai-Nilai Aswaja Dalam Kehidupan: Studi Kasus
Di Desa Trimulyo,” Moderasi: Journal of Islamic Studies 5, no. 1 (2025): 1-12.

% Suryanullah et al., “Echoing Ecological Ideas as an Option in Teaching Islamic
Education in Indonesia.”

4 Hero Gefthi Firnando, “Navigating the Challenges of Technological Advancement:
Igbal’s Philosophical Insights on Moderation and Humanity in the Digital Age,”
Al’Adalah 27, no. 1 (2024): 51-69.

4 Cheema and Rahman, “Exploring the Islamic Eco-Theology to Address Environmental
Crisis.”

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 615



Firnando, Setiawati

ini diwujudkan melalui kebijakan ekologis yang menggabungkan inovasi hijau
dengan kearifan lokal. Zulfa dan Khoiroh (2025) menunjukkan bahwa
pendidikan Islam moderat mampu menciptakan sikap kritis sekaligus inklusif
dalam menghadapi tantangan global seperti krisis iklim.** Pada konteks sosial,
tawassuth melahirkan kesadaran bahwa keberlanjutan lingkungan hanya dapat
dicapai melalui kolaborasi lintas komunitas. Sehingga, tawassuth menjadi fondasi
penting bagi pembentukan peradaban ekologis Islam yang adaptif dan
kontekstual.

Selanjutnya, nilai tawazun atau keseimbangan merupakan refleksi
langsung dari ajaran mizan dalam Al-Qur'an yang menegaskan pentingnya
menjaga harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan. Baharuddin et al. (2024)
menjelaskan bahwa keseimbangan ekologis dalam Islam bersifat integratif,
melibatkan dimensi spiritual, sosial, dan ilmiah.* Perspektif Aswaja, tawazun
tidak hanya berarti menyeimbangkan hak dan kewajiban manusia terhadap
alam, tetapi juga menegakkan keadilan dalam pemanfaatan sumber daya.*
Pesantren hijau NU menjadi contoh nyata bagaimana nilai ini diterjemahkan
dalam praktik seperti konservasi air, pertanian organik, dan pengelolaan sampah
terpadu.® Sudarsono (2023) menegaskan bahwa kepemimpinan kiai dalam
pesantren memainkan peran penting dalam menanamkan nilai tawazun sebagai
dasar etika sosial-ekologis.®> Implementasi nilai keseimbangan ini
memperlihatkan bahwa Aswaja bukan hanya tradisi teologis, melainkan sistem
nilai yang dinamis dalam membentuk perilaku ekologis masyarakat. Nampak
bahwa tawazun menjadi poros harmoni sosial-ekologis yang menjembatani
spiritualitas dan praktik keberlanjutan. Kesadaran ini memperkuat peran Aswaja
dalam menjaga keberlangsungan kehidupan melalui keseimbangan yang adil
dan proporsional.

Nilai tasamuh atau toleransi dalam kerangka ekoteologi Aswaja

menegaskan pentingnya menghargai keberagaman ciptaan Tuhan. Tasamuh

48 Indana Zulfa and Hani’atul Khoiroh, “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Moderat Dalam
Kitab Risalatul Mu’awanah Karya Abdullah Al-Haddad: Penelitian,” Jurnal Pengabdian
Masyarakat Dan Riset Pendidikan 3, no. 4 (2025): 3133-46.

4 Baharuddin Baharuddin et al., “Ekologi Dan Tinjauan Filsafat Sains Pendidikan Islam,”
Jurnal Pendidikan: Teori, Penelitian, Dan Pengembangan 9, no. 12 (2024): 6.

% Jrfan Setia Nugraha and Sukarno Sukarno, “Environmental Support in Promoting
Students” English Language as Second Language Acquisition: A Case in at-Tawazun
Modern Islamic Boarding School,” Formosa Journal of Sustainable Research 4, no. 2 (2025):
219-36.

51 Muhyidin et al., “Ecoliterasi Santri.”

52 Sudarsono Sudarsono, “Kepemimpinan Kiai Pesantren Membentuk Masyarakat
Moderat Melalui Program Pesantren Hijau,” Nusantara Journal of Islamic Studies 4, no. 1
(2023): 61-68.

616 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

berfungsi sebagai etika koeksistensi yang menumbuhkan saling pengertian dan
solidaritas ekologis lintas agama dan budaya. Taufiq et al. (2023) menemukan
bahwa tradisi Sedekah Bumi di kalangan masyarakat Nahdlatul Ulama bukan
sekadar ritual budaya, tetapi juga sarana menumbuhkan rasa hormat terhadap
alam dan pluralitas sosial.®® Tradisi ini mengandung pesan spiritual bahwa
menjaga alam adalah bentuk syukur kepada Tuhan atas anugerah kehidupan.
Dalam konteks global, tasamuh dapat menjadi fondasi bagi diplomasi ekologis
antarbangsa yang dilandasi rasa hormat terhadap bumi sebagai rumah
bersama.** Huda (2017) menyatakan bahwa tasamuh ekologis melampaui batas
sosial dengan menumbuhkan etika empati terhadap makhluk hidup non-
manusia.”® Oleh karena itu, toleransi dalam Aswaja tidak hanya berwujud sosial,
tetapi juga ekologis, menempatkan semua makhluk dalam relasi yang setara di
hadapan Tuhan. Melalui prinsip ini, Aswaja menghadirkan paradigma inklusif
yang memandang keberagaman sebagai kekuatan dalam menjaga keseimbangan
ekosistem kehidupan.

Nilai ta‘adul atau keadilan menjadi landasan etis tertinggi dalam relasi
sosial dan lingkungan. Aswaja memandang, keadilan tidak hanya berkaitan
dengan distribusi sumber daya secara merata, tetapi juga menyangkut keadilan
antargenerasi dan antarmakhluk. Gueye dan Mohamed (2022) memperkenalkan
konsep eco-justice dalam perspektif Islam, yakni keadilan ekologis yang
memastikan kelestarian lingkungan bagi generasi mendatang.> Dalam konteks
pesantren NU, nilai keadilan diwujudkan melalui ekonomi sirkular dan sistem
sosial yang berkelanjutan. Mutakin (2023) menegaskan bahwa figh ekologi
berbasis maqasid al-syar’ah menempatkan kelestarian lingkungan sebagai
bagian dari tujuan syariah untuk menjaga kehidupan.” keadilan ekologis
menjadi bentuk aktualisasi dari amanah kekhalifahan manusia di bumi.

Implementasi nilai ta’adul mengarah pada kesadaran bahwa merusak alam

% Andi Muhammad Taufiq et al., “Dampak Tradisi Sedekah Bumi Terhadap Kerukunan
Umat Beragama Di Blitar, Jawa Timur,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 3, no. 1 (2023): 117-
30.

% Muhammad Harisul Ilmi et al., “Peningkatan Kualitas Air Waduk Pondok Pesantren
Miftahul Ulum Panyeppen Dengan Filtrasi Arang,” BERBAKTI: Jurnal Pengabdian Kepada
Masyarakat 2, no. 1 (2024): 76-83.

% Mohammad Thoriqul Huda, “Harmoni Sosial Dalam Tradisi Sedekah Bumi
Masyarakat Desa Pancur Bojonegoro,” Religié Jurnal Studi Agama-Agama 7, no. 2 (2017):
267-96.

% Moustapha Kamal Gueye and Najma Mohamed, “An Islamic Perspective on Ecology
and Sustainability,” Ecotheology-Sustainability and Religions of the World, IntechOpen, 2022,
5 Ali Mutakin, “Figh Ekologi; Upaya Merawat Lingkungan Hidup Berbasis Konsep
Magqashid Syariah,” Syariah: Journal of Figh Studies 1, no. 2 (2023): 107-26.

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 617



Firnando, Setiawati

berarti menzalimi hak generasi mendatang.®® Dalam kerangka ini, Aswaja
menegaskan keadilan sebagai prinsip yang menyeimbangkan hak spiritual dan
ekologis manusia. Kesadaran tersebut menjadikan etika lingkungan bukan
sekadar moralitas individual, tetapi komitmen sosial yang berkeadilan.

Dimensi sosial-komunitarian Aswaja juga menampilkan karakter praksis
melalui pemberdayaan masyarakat berbasis pesantren. Urrosyidah dan Alfi
(2023) menunjukkan bahwa kelompok Santri Tani Millenial di Pesantren Al-Thya
Ulumaddin  Cilacap mengembangkan pertanian berkelanjutan yang
menumbuhkan kemandirian pangan dan ekonomi hijau.” Kegiatan ini
menunjukkan sinergi antara spiritualitas, ekologi, dan ekonomi dalam bingkai
Aswaja. Pudjiastuti et al. (2021) juga mendapati bahwa program eco-pesantren
mampu membentuk kesadaran kolektif tentang pentingnya pengelolaan sumber
daya alam secara bijak.®® Pesantren berfungsi sebagai pusat pendidikan dan
penggerak transformasi sosial menuju perilaku ramah lingkungan. Dalam hal ini,
nilai-nilai Aswaja menjadi kerangka moral bagi tindakan ekologis masyarakat.
Etika sosial Aswaja memadukan pengabdian kepada Tuhan dan pengabdian
kepada sesama makhluk. Dengan pendekatan berbasis komunitas, pesantren
menjadi model pendidikan ekoteologis yang mengintegrasikan ilmu, iman, dan
amal. Nilai-nilai sosial Aswaja terbukti mampu membentuk perilaku ekologis
yang kontekstual dan berakar pada budaya Islam Nusantara.

Oleh karena itu, dimensi sosial-komunitarian dalam ekoteologi Aswaja
menegaskan bahwa keberlanjutan lingkungan tidak dapat dipisahkan dari
harmoni sosial dan moral masyarakat. Setiap prinsip nilai Aswaja—tawassuth,
tawazun, tasamuh, dan ta‘adul —berfungsi sebagai instrumen moral untuk menata
relasi manusia dengan sesama dan alam. Dalam konteks ini, etika lingkungan
tidak hanya berorientasi pada konservasi fisik, tetapi juga pada pembentukan
kesadaran spiritual dan sosial yang berkeadaban. Pesantren, sebagai institusi
pendidikan Aswaja, menjadi agen strategis dalam membumikan nilai-nilai
tersebut melalui pendidikan, dakwah, dan gerakan sosial. Nilai-nilai Aswaja
terbukti relevan dalam merespons tantangan global seperti perubahan iklim dan
degradasi lingkungan. Gerakan sosial berbasis keagamaan ini memperlihatkan

bahwa spiritualitas Aswaja bersifat progresif dan solutif terhadap isu-isu

5 Rarasati Mawftiq and Edo Segara Gustanto, “Green Economy Dalam Pesantren:
Ekonomi Keberlanjutan Dan Magqashid Syariah (Studi Kasus Di Pesantren An Nur
Ngrukem Bantul),” Tamaddun Journal of Islamic Studies 2, no. 1 (2023): 23-36.

% Urrosyidah and Alfi, “Pemberdayaan Santri dalam Meningkatkan Kemandirian
Pangan Oleh Kelompok Santri Tani Millenial di Pondok Pesantren Al Ihya Ulumaddin
Kabupaten Cilacap.”

6 Pudjiastuti et al., “Program Eco-Pesantren Sebagai Model Pendidikan Lingkungan
Hidup.”

618 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

ekologis kontemporer. Oleh karena itu, dimensi sosial-komunitarian menjadi
bukti nyata bahwa ekoteologi Aswaja tidak berhenti pada wacana teologis,
melainkan menjelma menjadi praksis sosial yang transformatif. Paradigma ini
memperlihatkan bahwa harmoni sosial dan keseimbangan ekologis merupakan

dua sisi dari satu kesalehan Aswaja yang utuh.

Dimensi Ekologis-Praktis: Implementasi Nilai Aswaja dalam Aksi
Lingkungan

Sebanyak 189 publikasi menyoroti implementasi nyata nilai-nilai Aswaja dalam
gerakan lingkungan berbasis pesantren. Pesantren berfungsi sebagai
laboratorium ekoteologi di mana spiritualitas diwujudkan melalui tindakan
ekologis konkret. Nilai tawassuth, tawazun, tasamuh, dan ta‘adul diterapkan dalam
berbagai program lingkungan yang menekankan keseimbangan antara ibadah,
pengetahuan, dan keberlanjutan ekosistem. Aksi-aksi ekologis yang lahir dari
kultur pesantren mencerminkan karakter Aswaja yang moderat dan adaptif

terhadap perubahan sosial-ekologis.

Tabel 2. Implementasi Nilai Aswaja dalam Praktik Ekologis Pesantren

Program Nilai Aswaja .
No Pesantren Utama Dampak Lingkungan Sumber
1 Eco-Pesantren Tawazun, Konservasi air dan Pudjiastuti et al. (2021);
Ta’adul penghijauan lingkungan Maghfiroh et al. (2024)
Santri Tani Tawassuth, Kemandirian pangan dan Urrosy}dah & Alfi (2023);
2 o , . . Mawftiq & Gustanto
Milenial Ta'adul pertanian berkelanjutan
(2023)
. Tasamuh, Penguatan harmoni sosial- Taufiq et al. (2023); Huda
hB
3 Sedekah Bumi Tauhid ekologis (2017)
4 F11tra§1 Air Tawazun Peningkatan kuahta§ air Timi et al, (2024)
Santri dan kesehatan santri

Penguatan ekonomi
sirkular berbasis magasid
syart‘ah

Green Economy Ta'adul Mawftiq & Gustanto

Pesantren (2023); Mutakin (2023)

Sumber: Hasil Sintesis Data SLR Penulis (2025)

Praktik-praktik ekologis pesantren memperlihatkan integrasi nilai-nilai
teologis dengan tindakan sosial yang berdampak langsung pada pelestarian
lingkungan. Melalui aktivitas seperti konservasi air, pertanian organik, dan
ekonomi sirkular, pesantren menanamkan kesadaran ekologis sebagai bagian
dari ibadah dan pengabdian kepada Tuhan. Pendekatan ini menegaskan bahwa
etika lingkungan Aswaja tidak bersifat teoritis, melainkan berakar kuat dalam
kehidupan komunitas santri. Kesadaran ekologis yang tumbuh dari lingkungan
pesantren menciptakan paradigma baru spiritualitas ekologis Islam Nusantara.
Pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan agama, tetapi juga menjadi
pelopor gerakan sosial yang menautkan iman, ilmu, dan amal dalam menjaga

bumi. Integrasi nilai Aswaja dalam praktik ekologis menjadi model transformatif

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 619



Firnando, Setiawati

bagi pengembangan etika lingkungan berbasis kearifan lokal dan spiritualitas

Islam yang rahmatan lil-‘alamin.

Nahdlatul Ulama dan Model Ekoteologi Aswaja

Nahdlatul Ulama (NU) memiliki peran sentral dalam menginstitusionalisasi
nilai-nilai ekoteologi Islam berbasis ajaran Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja).
Melalui pendekatan yang menyinergikan aspek teologis, sosial, dan ekologis, NU
telah menjadikan nilai-nilai Aswaja tidak sekadar wacana moral, tetapi juga
pedoman praksis dalam menjaga keberlanjutan lingkungan hidup. Hasil kajian
sistematik menunjukkan bahwa kontribusi NU terhadap penguatan ekoteologi
Islam dapat dipetakan ke dalam lima ranah yang saling beririsan: kelembagaan,
normatif-fikih, sosial-komunitarian, kebijakan publik, dan epistemologis.

Pada aspek kelembagaan, pesantren menjadi pusat pembentukan eco-
theological education di mana nilai Aswaja diterjemahkan menjadi etika
lingkungan yang kontekstual. Pesantren berperan sebagai ruang pembelajaran
ekologis yang menanamkan spiritualitas ekologis kepada santri dan masyarakat
sekitar.®! Transformasi ini memperlihatkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya
mengajarkan dimensi keagamaan, tetapi juga kesadaran ekologis sebagai bentuk
tanggung jawab khalifah terhadap alam. Di bidang normatif-fikih, NU
memperkuat pemahaman figh al-bi'ah berbasis maqashid syariah dengan
menempatkan kelestarian alam sebagai bagian dari tujuan syariat (magqasid al-
shari‘ah). Pendekatan ini memandang pelestarian lingkungan sebagai bentuk
keadilan ekologis yang melindungi kehidupan (hifz al-nafs) dan menjaga
keseimbangan ciptaan (hifz al-bi‘ah).®?® Fikih ekologis ini menjadi fondasi etis
yang membimbing perilaku umat agar selaras dengan prinsip keseimbangan dan
keadilan ekologis yang terkandung dalam nilai tawazun dan ta‘adul.

Dalam konteks sosial, NU mengembangkan gerakan berbasis komunitas
seperti Sedekah Bumi, Santri Hijau, dan Santri Tani Milenial yang memadukan
spiritualitas Islam dengan kearifan lokal.*# Gerakan ini bukan sekadar ritual
kebudayaan, melainkan ekspresi ekologis dari kesadaran tauhid dan
kemanusiaan yang meneguhkan relasi harmonis antara manusia, alam, dan Sang
Pencipta. Melalui kegiatan tersebut, NU berhasil menanamkan nilai-nilai tasamuh

dan tawassuth dalam menjaga keharmonisan sosial-ekologis di tengah perubahan

¢ Maghfiroh et al., “Promoting Green Pesantren.”

6 Muhammad Ramadhan, “MAQASID SYARI'AH DAN LINGKUNGAN HIDUP,”
Jurnal Uin Sumatera Utara 21, no. 2 (2019),
https://www.academia.edu/download/99647559/352057124.pdf.

6 Mutakin, “Figh Ekologi; Upaya Merawat Lingkungan Hidup Berbasis Konsep
Magashid Syariah.”

¢ M. Khoirul Huda, “Kontribusi Komunitas Nu Dalam Isu Kelestarian Lingkungan
Hidup Di Indonesia,” Jurnal Dialektika Politik 7, no. 30 (2023): 170-87.

620 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

zaman. Adapaun pada tingkat kebijakan publik, NU telah menjadi mitra
strategis pemerintah dalam berbagai inisiatif lingkungan, termasuk program
Menuju Pesantren Hijau yang diinisiasi bersama Kementerian Lingkungan Hidup
dan Kehutanan.®® Program ini memperluas dampak praksis ekoteologi Aswaja
dari level lokal menuju nasional, dengan menjadikan pesantren sebagai model
implementasi nilai-nilai Islam dalam pembangunan berkelanjutan. Sementara
pada tataran epistemologis, NU mengembangkan kerangka pengetahuan
ekoteologi Islam yang mengintegrasikan spiritualitas, sains, dan kemanusiaan.
Pendekatan ini menegaskan bahwa Aswaja bukan hanya paradigma keagamaan,
tetapi juga sistem pengetahuan yang mampu menuntun transformasi sosial dan
ekologis.

Pada dimensi epistemologis, NU turut membangun sistem pengetahuan
ekoteologi Islam berbasis Aswaja yang bersifat transformatif dan kontekstual.
Melalui integrasi antara rasionalitas ilmiah dan spiritualitas Islam, NU berperan
dalam mengembangkan paradigma ekoteologi yang menempatkan manusia
sebagai khalifah ekologis dalam sistem kosmik Tuhan.®® Pendekatan ini
menunjukkan bahwa teologi Aswaja tidak hanya relevan secara spiritual, tetapi
juga operasional dalam menghadapi tantangan ekologi modern.

Dari berbagai dimensi tersebut, ekoteologi Aswaja dapat dipahami
sebagai sistem nilai yang menempatkan tauhid sebagai pusat spiritualitas dan
empat nilai utama Aswaja—tawassuth, tawazun, tasamuh, dan ta’adul —sebagai
landasan etis dalam membangun keseimbangan antara manusia dan alam. Nilai-
nilai tersebut menjadi poros moral yang menuntun perilaku ekologis umat agar
selaras dengan kehendak Ilahi dan prinsip keadilan kosmik. Model konseptual
ini menggambarkan keterhubungan antara teologi, etika, dan praksis lingkungan
dalam satu kerangka spiritual yang utuh.

Gambar berikut merepresentasikan model konseptual ekoteologi Aswaja,
yang menempatkan nilai-nilai dasar Aswaja sebagai sumbu penggerak dalam

membentuk paradigma ekoteologi Islam yang holistik dan aplikatif.

6 Tim Penyusun, Menuju Pesantren Hijau, n.d., accessed October 21, 2025,
http://www .nubrebes.or.id/download/file/Menuju_Pesantren_Hijau.pdf.

% Edy Syahputra Sihombing, “Reposisi Paradigma Terhadap Alam Semesta: Tawaran
Refleksi Filosofis Dan Teologis,” Societas Dei: Jurnal Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 (2019):
87-87.

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 621



Firnando, Setiawati

Gambar 1. Model Representasi Nilai-Nilai Aswaja dalam Ekoteologi Islam
Source: Penulis, Analisis Integratif Nilai-Nilai Aswaja (2025).

Model ini menegaskan bahwa tauhid menjadi pusat kosmologi sekaligus
sumber energi spiritual yang menjiwai keseluruhan nilai Aswaja. Keempat nilai
utama Aswaja berfungsi sebagai pilar etis yang menghubungkan keyakinan,
moralitas, dan tanggung jawab ekologis manusia terhadap alam. Struktur ini
menunjukkan bahwa ekoteologi Aswaja merupakan paradigma integratif yang

menggabungkan iman, ilmu, dan amal dalam menjaga keseimbangan antara

MODEL KONSEPTUAL REPRESENTASI
NILAI-NILAI ASWAJA DALAM EKOTEOLOGI
ISLAM

TAWASSUTH TAWAZUN
TASAMUH l TA'ADUL

EKOTELOGI
ASWAIJA

MIZAN
(KESEIMBANGAN KOSMIK)

|
DAMPAK EKOLOGIS

Tuhan, manusia, dan lingkungan.

AnalisisTantangan, Peluang, dan Sintesis Paradigma Ekoteologi Aswaja
sebagai Etika Keberlanjutan Islam

Implementasi Ekoteologi Aswaja di era antropogenik menghadapi tantangan
yang kompleks, baik dari aspek struktural, kultural, maupun epistemologis. Era
antropogenik ditandai oleh dominasi manusia terhadap sistem bumi, di mana
aktivitas industri, konsumsi, dan urbanisasi menimbulkan krisis ekologi global.
Dalam konteks Indonesia, krisis ini tidak hanya berupa degradasi lingkungan,
tetapi juga krisis spiritual dan moral yang melemahkan kesadaran religius
terhadap alam. Model Ekoteologi Aswaja, dengan nilai-nilai tawassuth, tawazun,
tasamuh, dan ta‘adul, berpotensi menjadi paradigma alternatif, tetapi
penerapannya sering terkendala oleh struktur kebijakan yang masih

antroposentris dan ekonomi yang berorientasi pada pertumbuhan material.

622 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

Tantangan struktural yang paling signifikan adalah lemahnya integrasi
antara nilai-nilai keagamaan dan kebijakan lingkungan. Meskipun pemerintah
Indonesia telah mengembangkan agenda green policy melalui Rencana
Pembangunan Jangka Panjang Nasional (RPJPN) dan program ekonomi hijau,
implementasinya masih minim dari aspek spiritualitas dan partisipasi
keagamaan. Lembaga keagamaan seperti NU belum sepenuhnya diakomodasi
sebagai aktor utama dalam perumusan kebijakan ekologis. Di sisi lain, kebijakan
pendidikan lingkungan di madrasah dan pesantren masih bersifat sporadis,
belum memiliki kurikulum baku berbasis nilai Aswaja. Kondisi ini menunjukkan
adanya jarak epistemik antara kebijakan publik dan gerakan ekologis
keagamaan. Resistensi kultural juga menjadi tantangan penting yang muncul
akibat modernisasi cepat dan gaya hidup konsumtif masyarakat. Modernitas
yang menekankan efisiensi dan keuntungan sering kali menafikan prinsip
tawazun dan tasamuh yang menjadi ruh Aswaja.”” Pada masyarakat perkotaan,
eksploitasi sumber daya alam dianggap sebagai indikator kemajuan, sementara
kesederhanaan dan keseimbangan justru dilihat sebagai hambatan ekonomi.®
Akibatnya, nilai spiritual ekologis kehilangan relevansinya dalam kehidupan
sehari-hari. Tantangan ini menuntut reinterpretasi nilai-nilai Aswaja agar dapat
diterapkan dalam konteks budaya modern tanpa kehilangan makna teologisnya.

Selain itu, tantangan epistemologis juga menjadi kendala serius dalam
penerapan Ekoteologi Aswaja. Dalam paradigma pengetahuan modern, ilmu
agama sering dipisahkan dari ilmu lingkungan dan sosial.® Akibatnya,
kesadaran ekologis cenderung dipahami secara teknokratis, bukan spiritual.
Dikotomi ilmu agama dan sains menciptakan krisis epistemologis di dunia Islam,
termasuk dalam upaya membangun teologi lingkungan. Karena itu, dibutuhkan
integrasi epistemologi Aswaja yang menempatkan wahyu dan realitas ekologis
sebagai dua sumber pengetahuan yang saling melengkapi sebagaimana
dijelaskan dalam konsep tauhidik ekologi. Di balik berbagai tantangan tersebut,
terdapat peluang besar bagi pengembangan Ekoteologi Aswaja di berbagai
bidang kehidupan sosial dan kebijakan publik. Dalam ranah pendidikan Islam,
pesantren dan madrasah memiliki posisi strategis sebagai basis transformasi nilai
ekologis. Penelitian oleh Muhyidi dkk. (2024) menunjukkan bahwa integrasi
kurikulum “Pesantren Hijau” yang menekankan figh al-bi’ah dan praktik eco-

living terbukti efektif dalam membentuk karakter santri yang berkesadaran

¢ Muid and SYOFIYATIN, “Implementasi Prinsip-Prinsip Ahlussunnah Wal Jama’ah
Annahdhiyyah Dalam Pendidikan Karakter Di Madrasah Tsanawiyah Ma’arif
Daruttaqwa Suci Manyar Gresik.”

6 Widiastuty and Anwar, “Ekoteologi Islam Ekoteologi Islam.”

¢ Afad et al., “Social Innovation in Faith-Based Organizations.”

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 623



Firnando, Setiawati

lingkungan. Pendidikan berbasis Aswaja dapat menjadi fondasi perubahan
perilaku ekologis masyarakat secara berkelanjutan.”

Peluang lain terletak pada transformasi gerakan sosial keagamaan
berbasis komunitas NU. Organisasi ini memiliki jaringan struktural yang luas,
mulai dari tingkat pusat hingga ranting desa, serta lembaga otonom seperti LPBI-
NU (Lembaga Penanggulangan Bencana dan Perubahan Iklim) dan Lembaga
Bahtsul Masail yang aktif menanggapi isu ekologis. Potensi sosial ini dapat
dioptimalkan untuk membangun gerakan eco jamash—komunitas keagamaan
yang berperan dalam edukasi, advokasi, dan mitigasi lingkungan. NU berpotensi
menjadi moral agency dalam mendorong masyarakat mengadopsi gaya hidup
berkelanjutan, sekaligus menjadi mitra strategis pemerintah dalam agenda
keadilan iklim. Dalam ranah kebijakan publik, pendekatan Ekoteologi Aswaja
dapat diintegrasikan ke dalam sistem hukum dan pembangunan nasional.
Prinsip hifz al-bi’ah (perlindungan lingkungan) yang diartikulasikan dalam
kerangka magqasid al-shari’ah dapat dijadikan dasar normatif untuk kebijakan
berorientasi keberlanjutan. Mawfiq (2023) menjelaskan bahwa penerapan nilai
Aswaja dalam kebijakan publik memungkinkan terbentuknya Islamic green
governance, di mana keputusan ekonomi dan lingkungan didasarkan pada
keadilan ekologis, kesederhanaan, dan tanggung jawab spiritual.”? Pendekatan
ini menawarkan paradigma alternatif terhadap model pembangunan sekuler
yang eksploitatif.

Era antropogenik juga membuka peluang sinergi antara Aswaja dan ilmu
pengetahuan modern dalam mengembangkan model ekologi spiritual. Dalam
konteks perubahan iklim global, nilai tawazun dan tawassuth dapat menjadi dasar
bagi pengembangan teknologi ramah lingkungan berbasis kearifan lokal. Winata
(2025) menemukan bahwa penerapan prinsip keseimbangan kosmik Islam dalam
inovasi energi terbarukan mampu meningkatkan partisipasi masyarakat desa
dalam program konservasi.”? Integrasi antara sains modern dan spiritualitas
Aswaja dapat menghasilkan model keberlanjutan yang lebih manusiawi dan
religius.

Peluang terbesar penerapan Ekoteologi Aswaja terletak pada revitalisasi
spiritualitas publik. Dalam masyarakat yang semakin materialistik, Aswaja
mengembalikan makna keberlanjutan pada dimensi ibadah dan kesadaran Ilahi.

Prinsip tauhidik mengingatkan manusia bahwa menjaga bumi adalah bagian

70 Muhyidin et al., “Ecoliterasi Santri.”

7t Mawftiq and Gustanto, “Green Economy Dalam Pesantren.”

72 Nadia Winata, “Islam Dan Ekonomi Sirkular: Perspektif Ekologi Dan Teknologi Hijau
Di Indonesia,” Nizamiyah: Jurnal Sains, Sosial Dan Multidisiplin 1, no. 3 (2025): 172-84,
https://doi.org/10.64691/nizamiyah.v1i3.56.

624 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

dari menjaga hubungan dengan Allah. Kesadaran ini menjadi benteng moral
terhadap krisis ekologis sekaligus dasar bagi pembentukan peradaban ekologis
Islam Nusantara. Implementasi Ekoteologi Aswaja bukan hanya proyek
akademik, tetapi gerakan spiritual transformatif yang menyatukan iman, ilmu,
dan amal dalam menjaga kehidupan di bumi.

Paradigma Ekoteologi Aswaja juga memberikan kontribusi penting
terhadap pengembangan etika lingkungan Islam yang bersifat universal. Aswaja
memperkenalkan perspektif teosentris yang menempatkan Tuhan sebagai pusat
keseimbangan nilai, sementara manusia berperan sebagai penjaga kosmos.
Mabrur (2022) menegaskan bahwa pendekatan ini mampu mengembalikan
dimensi spiritual pada kesadaran ekologis modern yang telah kehilangan makna
sakral alam.” Prinsip tauhidik ecology memandang seluruh ciptaan sebagai ayat
Tuhan (ayat kauniyyah) dan menolak dikotomi sakral-profan yang menjadi akar
krisis modern.” Integrasi antara spiritualitas dan keadilan sosial menjadi ciri
khas paradigma Aswaja. Nilai ta‘adul memperluas keadilan sosial ke arah
keadilan ekologis yang mencakup seluruh makhluk. Abidin (2017) menekankan
bahwa keadilan ekologis menuntut distribusi sumber daya yang adil dan
tanggung jawab antar generasi.”> Perspektif ini memperkuat gagasan eco-justice
dalam etika global sekaligus mengakar pada maqasid hifz al-bi’ah. Sementara
nilai tasamuh menumbuhkan kesadaran pluralisme ekologis dan membuka ruang
kerja sama lintas iman dalam konservasi alam.

Kontribusi praksis Aswaja tampak melalui gerakan pesantren hijau,
santri tani, dan bank sampah pesantren.” Etika ekologis Aswaja tidak berhenti
pada teori, tetapi hidup sebagai budaya ekologis di tengah masyarakat. Integrasi
epistemologis antara wahyu dan alam memperkaya khazanah ilmu lingkungan
Islam, menciptakan keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas.
Spiritualitas ekologis yang berpijak pada nilai ihsan menjadikan perilaku

lingkungan sebagai wujud kehadiran Tuhan dalam tindakan manusia.”

73 Saehu Abas and Hajjin Mabrur, “Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Agama Islam:
(Kajian Pemikiran Hasan Hanafi Teosentris-Antroposentris),” Eduprof: Islamic Education
Journal 4, no. 1 (2022): 77-99, https://doi.org/10.47453/eduprof.v4il.119.

74 Fitriansyah, “Tauhidic Paradigm Sebagai Basis Dalam Mewujudkan Umat Beragama
Yang Toleran Dan Moderat.”

75 Zainal Abidin, “Ekologi Dan Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Alquran,” MIYAH:
Jurnal Studi Islam 13, no. 01 (2017): 178-93.

76 Nadiya El Madaniya, “Peran Pesantren Dalam Mendukung Tercapainya Sustainable
Development Goals Dengan Pengelolaan Sampah Berbasis Bank Sampah (Studi Pondok
Pesantren Darussalam Blokagung Banyuwangi),” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 10, no. 1
(2024): 483-89, https://doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12211.

77 Ganiyu Ojo Adigun et al., “Undergraduate Students’ Perspectives in Optimising
Chatbot for Reference Services in Nigerian Higher Institutions: A Comparative Analysis

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 625



Firnando, Setiawati

Kesadaran ekologis Aswaja membuka ruang bagi Islam Nusantara untuk
berkontribusi dalam etika lingkungan global. Melalui forum dan diplomasi hijau,
Indonesia dapat memperkenalkan paradigma ini sebagai bagian dari Global
Islamic Environmental Charter. Dengan integrasi nilai tauhid, keadilan, toleransi,
dan keseimbangan, Ekoteologi Aswaja tidak hanya menawarkan refleksi
teologis, tetapi juga etika keberlanjutan yang transformatif bagi dunia modern.
Ekoteologi Aswaja menghadirkan cara pandang holistik mengenai relasi antara
manusia, alam, dan Tuhan sebagai satu kesatuan eksistensial yang saling terkait.
Krisis lingkungan global berakar pada krisis spiritual yang memisahkan manusia
dari kesadaran ketuhanan. Aswaja menawarkan jalan pemulihan melalui
rekonstruksi hubungan etis dalam kerangka tanggung jawab kekhalifahan.
Manusia bukan penguasa atas bumi, melainkan penjaga keseimbangan kosmos
yang diamanahi untuk menegakkan keadilan ekologis.

Prinsip-prinsip tawassuth, tawazun, tasamuh, dan ta’adul menjadi kompas
moral bagi keseimbangan ekologis. Keempat nilai tersebut menyatukan
spiritualitas dan ekologis dalam satu etika komprehensif yang menolak dualisme
duniawi dan ukhrawi. Alam tidak lagi dipandang sebagai objek, tetapi sebagai
teks ilahi yang menuntut pembacaan etis dan spiritual. Dengan memadukan
sains dan wahyu, paradigma Aswaja melahirkan epistemologi ekologis baru:
sains yang beretika dan agama yang berwawasan ekologis. Paradigma ini
menegaskan bahwa keberlanjutan sejati tidak mungkin tercapai tanpa keadilan
sosial. Etika Aswaja mengubah arah pembangunan dari paradigma
pertumbuhan menuju paradigma keberkahan, dari kepemilikan menuju
pengelolaan yang adil. Kesadaran ekologis dalam Aswaja mengajarkan bahwa
menjaga alam adalah ibadah sosial sekaligus bentuk dzikrullah kosmik. Dengan
spiritualitas ekologis yang aktif, iman menjadi energi perubahan ekologis.

Etika keberlanjutan Aswaja membuka jalan menuju peradaban Islam
yang ramah lingkungan. Paradigma ini menunjukkan bahwa keberlanjutan
bukan konsep asing dalam Islam, tetapi akar dari ajaran rahmatan lil ‘alamin.
Dengan integrasi nilai spiritual dan sosial, Aswaja memperkaya diskursus
ekoteologi global dengan kearifan lokal Islam Nusantara yang kontekstual,

inklusif, dan berkeadilan.

SIMPULAN
Penelitian ini bertujuan untuk menelaah dan mensistematisasi konsep
Ekoteologi Aswaja sebagai bentuk integrasi nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah

(Aswaja) dalam penguatan etika lingkungan Islam. Berdasarkan analisis

of ChatGPT and Conventional Reference Assistance,” Journal of Library, Science Education
and Learning Technology (JOLSELT) 4, no. 1 (2023): 27-39.

626 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

sistematik terhadap 592 publikasi ilmiah, temuan utama menunjukkan bahwa
nilai-nilai teologis Aswaja—tawhid, tawassuth, tawazun, tasamuh, dan ta‘adul—
mampu  membentuk  paradigma  ekoteologis yang  komprehensif,
menghubungkan dimensi spiritual, sosial, dan ekologis. Nilai-nilai tersebut
tidak hanya berfungsi sebagai prinsip normatif, tetapi juga menjadi landasan
aksi sosial-keagamaan yang diwujudkan melalui gerakan eco-pesantren, santri
tani, dan pendidikan lingkungan berbasis pesantren. Keterkaitan antara hasil
penelitian dengan rumusan masalah menunjukkan bahwa nilai-nilai Aswaja
berperan strategis dalam membangun etika lingkungan yang berbasis teologi
Islam Nusantara. Penelitian ini menjawab pertanyaan pokok tentang bagaimana
prinsip-prinsip teologis Aswaja dapat dioperasionalisasikan dalam tindakan
ekologis dan pendidikan keagamaan. Hasil kajian memperlihatkan bahwa tauhid
menjadi fondasi ontologis bagi kesadaran ekologis, sementara empat nilai utama
Aswaja bertindak sebagai kerangka moral yang menuntun manusia
menjalankan amanah kekhalifahan dalam menjaga keseimbangan alam (mizan).

Secara ilmiah, penelitian ini memberikan kontribusi konseptual dalam
memperluas cakrawala ekoteologi Islam. Model integratif Ekoteologi Aswaja
yang dihasilkan menunjukkan sintesis antara dimensi spiritual dan praksis
sosial-ekologis, sekaligus menawarkan alternatif paradigma bagi studi agama
dan lingkungan yang selama ini didominasi pendekatan antroposentris. Dalam
konteks akademik, penelitian ini menegaskan posisi Aswaja bukan sekadar
sistem teologis tradisional, tetapi juga sumber etika lingkungan yang adaptif
terhadap tantangan ekologis kontemporer.Implikasi penelitian ini meliputi tiga
aspek utama. Pertama, secara teoritis, temuan ini memperkuat landasan
epistemologis bagi pengembangan teologi lingkungan Islam berbasis nilai-nilai
moderat Aswaja. Kedua, secara praktis, hasil penelitian dapat dijadikan dasar
bagi integrasi kurikulum lingkungan hidup dalam pendidikan pesantren dan
madrasah. Ketiga, secara kebijakan, model Ekoteologi Aswaja membuka
peluang bagi sinergi antara lembaga keagamaan, pemerintah, dan masyarakat
dalam merancang strategi keberlanjutan berbasis spiritualitas Islam.

Penelitian ini memiliki keterbatasan pada pendekatan yang bersifat
literatur sistematik, sehingga belum sepenuhnya menggambarkan praktik
empiris nilai-nilai Aswaja dalam konteks sosial dan geografis yang berbeda.
Untuk itu, riset lanjutan disarankan menggunakan pendekatan kualitatif
lapangan, seperti etnografi atau fenomenologi, guna mengeksplorasi bagaimana
nilai-nilai Aswaja diinternalisasikan secara nyata dalam perilaku ekologis
masyarakat pesantren dan komunitas NU. Penelitian ke depan juga penting
diarahkan pada pengembangan indikator keberlanjutan berbasis Aswaja yang
dapat diintegrasikan dalam kebijakan publik dan pendidikan Islam

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 627



Firnando, Setiawati

berkelanjutan. Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa Ekoteologi
Aswaja merupakan sintesis teologis dan praksis yang menggabungkan
spiritualitas, keadilan sosial, dan tanggung jawab ekologis. Paradigma ini
memperlihatkan potensi Islam Nusantara dalam membangun etika
keberlanjutan yang moderat, kontekstual, dan berkeadilan, sekaligus
berkontribusi pada wacana global tentang teologi lingkungan berbasis nilai-nilai

keagamaan.

DAFTAR PUSTAKA

Abas, Saehu, and Hajjin Mabrur. “Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Agama
Islam: (Kajian Pemikiran Hasan Hanafi Teosentris-Antroposentris).”
Eduprof : Islamic Education  Journal 4, mno. 1 (2022): 77-99.
https://doi.org/10.47453/eduprof.v4il.119.

Abidin, Zainal. “Ekologi Dan Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Alquran.”
MIYAH: Jurnal Studi Islam 13, no. 01 (2017): 178-93.

Adigun, Ganiyu Ojo, Yusuf Ayodeji Ajani, and Modupe Aduke Aboyade.
“Undergraduate Students” Perspectives in Optimising Chatbot for
Reference Services in Nigerian Higher Institutions: A Comparative
Analysis of ChatGPT and Conventional Reference Assistance.”
Journal of Library, Science Education and Learning Technology (JOLSELT)
4, no. 1 (2023): 27-39.

Afad, Mochammad Najmul, Maghfur Ahmad, Nur Fajariyah, Siti Mumun
Muniroh, and Abdul Basid. “Social Innovation in Faith-Based
Organizations: The Role of Nahdlatul Ulama in Preventing Early
Adultery and Sexual Violence Among Indonesian ~ Youth.”  Fikri:
Jurnal Kajian Agama, Sosial Dan Budaya 10, no. 1 (2025): 220-36.

Afifah, Binti Nur. “Peran Pendidikan Islam Dalam Membentuk Kesadaran
Ekologis Generasi Z: Perspektif Maqasid Syariah.” Jurnal llmiah Dan
Penelitian 3, no. 1 (2025): 1-12.

Alfathan, Muhamad. “ETIKA TAUHIDIK BADIUZZAMAN SAID NURSI (1293-
1379 H/1877-1960 M).” PhD Thesis, UIN SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA, 2025. https://digilib.uin-
suka.ac.id/id/eprint/70543/.

Andini, Riddo. “Konservasi Lingkungan Berbasis Ekologi Integral Perspektif Al-
Qur’an.” PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta, 2022.

https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/683/.

Aryani, Sekar Ayu, Erham Budi Wiranto, Ahmad Asroni, Siti Fauziyah, and
Muhamad  Yusup. “Synergy of the Ministry of Religious Affairs,
Nahdlatul Ulama, and Muhammadiyah in Driving Religious
Moderation to Achieve Indonesia’s SDGs  Targets.”  Profetika:  Jurnal
Studi Islam 25, no. 02 (2024): 433-54.

Baharuddin, Baharuddin, Darmawati Jufri, Ambo Dalle, Asmiatin Asmiatin, and
Abdul Halik. “Ekologi Dan Tinjauan Filsafat Sains Pendidikan Islam.”

628 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

Jurnal Pendidikan: Teori, Penelitian, Dan Pengembangan 9, no. 12 (2024):
6.

Basid, Abdul, Moh Fauzan, Amrulloh Amrulloh, Mujianto Solichin, Ahmad
Munjin Nasih, and Bakri Mohamed Bkheet Ahmed. “The Role of
Nahdlatul Ulama’(NU) Diplomacy in Promoting Islam Rahmatan
Lil “Alamin Exegesis to Strengthen Indonesian State-Religion Concepts:
A Study of Gus Dur’s Thought.” Journal of Islamic Thought and
Civilization 14, no. 2 (2024): 224-45.

Capra, Fritjof. The Web of Life: A New Synthesis of Mind and Matter. Vol. 132.
HarperCollins London, 1996.
https://fondofomentostamarta.utbvirtual.edu.co/hm8atijpdxja/10- molly-
kub-2/document-9780006547518-the-web-of-life-a-new-synthesis-of-mind-

and-matt.pdf.

Cheema, Abdul Mannan, and Abaid Ur Rahman. “Exploring the Islamic Eco-
Theology to  Address Environmental Crisis: A Pathway to Global
Sustainability.” Al-Tabyeen, 2025. https://journals.uol.edu.pk/al-
tabyeen/article/view/4126.

Efferin, Sujoko. “Sistem Pengendalian Manajemen Berbasis Spiritualitas Untuk

Pembangunan Berkelanjutan.” Expert, 2021.
https://repository.ubaya.ac.id/49646/.

Firnando, Hero Gefthi. “Navigating the Challenges of Technological
Advancement: Igbal’s Philosophical Insights on Moderation and
Humanity in the Digital Age.” Al’Adalah 27, no. 1 (2024): 51-69.

Fitriansyah, Nuzul. “Tauhidic Paradigm Sebagai Basis Dalam Mewujudkan
Umat Beragama Yang Toleran Dan Moderat.” Al-Mada: Jurnal
Agama, Sosial, Dan Budaya, ahead of print, March 2, 2020.
https://doi.org/10.31538/ ALMADA.V3I1.480.

Gueye, Moustapha Kamal, and Najma Mohamed. “An Islamic Perspective on
Ecology and Sustainability.” Ecotheology-Sustainability and Religions of the
World, IntechOpen,  2022.

Gueye, Moustapha Kamal, and Najma Mohamed. “An Islamic Perspective on
Ecology and  Sustainability.” Ecotheology-Sustainability and Religions of the
World, IntechOpen,  2022.

Hasan, Heba. “Islam and Ecological Sustainability: An Exploration into Prophet’s

Perspective on Environment.” SSRN Scholarly Paper No. 4298520.
Social Science Research Network, November 9, 2022.
https://papers.ssrn.com/abstract=4298520.

Hidayat, Mansur. “Islamic Eco-Theology: Religious Narratives in the Climate
Crisis in Indonesia.” Bulletin of Indonesian Islamic Studies 2, no. 2
(2023): 197-212.

Huda, M. Khoirul. “Kontribusi Komunitas Nu Dalam Isu Kelestarian
Lingkungan Hidup Di Indonesia.” Jurnal Dialektika Politik 7, no. 30
(2023): 170-87.

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 629



Firnando, Setiawati

Huda, Mohammad Thoriqul. “Harmoni Sosial Dalam Tradisi Sedekah Bumi
Masyarakat Desa Pancur Bojonegoro.” Religio Jurnal Studi Agama-
Agama 7, no. 2 (2017): 267-96.

Ilmi, Muhammad Harisul, Lina Setiawati, and Ayik Mirayanti Mandagi.
“Peningkatan Kualitas Air Waduk Pondok Pesantren Miftahul Ulum
Panyeppen Dengan Filtrasi Arang.” BERBAKTI: Jurnal Pengabdian
Kepada Masyarakat 2, no. 1 (2024): 76-83.

Karman, Karman, Rosihon Anwar, and Lukman Hakim. “The Qur’anic Learning
Based on Islamic Eco-Theology at Pesantren.” Jurnal Pendidikan Islam
9, no. 2 (2023): 169-86.

Kolacéek, Jakub. Islam and Ecological Crisis: Modern Islamic Environmental
Discourses. Univerzita Karlova, Filozoficka fakulta, 2024.

https://dspace.cuni.cz/handle/20.500.11956/194971.

Madaniya, Nadiya El. “Peran Pesantren Dalam Mendukung Tercapainya
Sustainable  Development Goals Dengan Pengelolaan Sampah Berbasis
Bank Sampah (Studi Pondok  Pesantren  Darussalam  Blokagung
Banyuwangi).” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 10, no. 1 (2024): 483-89.
https://doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12211.

Maghfiroh, Muliatul, Eva Iryani, Haerudin Haerudin, Muhammad Turhan Yani,
Nur Zaini, and Choirul Mahfud. “Promoting Green Pesantren:
Change, Challenge and Contribution of Nahdlatul Ulama in
Indonesia.” Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 2 (2024): 409-35.

Mawftiq, Rarasati, and Edo Segara Gustanto. “Green Economy Dalam Pesantren:
Ekonomi Keberlanjutan Dan Maqashid Syariah (Studi Kasus Di
Pesantren An Nur Ngrukem Bantul).” Tamaddun Journal of Islamic Studies
2, no. 1 (2023): 23-36.

Mickey, Sam. “Spiritual Ecology: On the Way to Ecological Existentialism.”
Religions 11, no. 11 (2020): 580.

Muhyidin, Muhyidin, Sinta Bella, Achmad Mahrus Helmi, and Maria Mufidah.
“Ecoliterasi ~ Santri: Transformasi Kesadaran Lingkungan Di Pesantren
Hijau Indonesia.” INCARE, International Journal of Educational
Resources 6, no. 2 (2025): 120-34.

https://doi.org/10.59689/incare.v6i2.1224.

Muid, Abdul, and ANIS SYOFIYATIN. “Implementasi Prinsip-Prinsip
Ahlussunnah Wal  Jama’ah  Annahdhiyyah  Dalam  Pendidikan
Karakter Di Madrasah Tsanawiyah Ma’arif Daruttaqwa Suci Manyar
Gresik.” Jurnal Ilmu Pengetahuan Dan Pendidikan Islam 7, no. 7 (2021):

45-98.
Mutakin, Ali. “Figh Ekologi; Upaya Merawat Lingkungan Hidup Berbasis
Konsep Magqashid Syariah.” Syariah: Journal of Figh Studies 1, no. 2

(2023): 107-26.

Muthmainnah, Lailiy, Rizal Mustansyir, and Sindung Tjahyadi. “Kapitalisme,
Krisis Ekologi, Dan Keadilan Intergenerasi: Analisis Kritis Atas Problem
Pengelolaan Lingkungan Hidup Di Indonesia.” Mozaik Humaniora 20,
no. 1 (2020): 57-69.

630 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies
Vol.3, no.2 (2025), pp. 603-632

Nasr, Seyyed Hossein. Antara Tuhan, Manusia, Dan Alam. IRCiSoD, 2021.

Nasr, Seyyed Hossein. “Reflections on Man and the Future of Civilization.”
Islamic Studies 32, no. 3 (1993): 253-59.

Nasr, Seyyed Hossein. “The Cosmos and the Natural Order.” In Islamic
Spirituality.  Routledge, 2013.

Nasr, Seyyed Hossein. “The Cosmos and the Natural Order.” In Islamic
Spirituality.  Routledge, 2013.

Nasr, Seyyed Hossein. The Essential Seyyed Hossein Nasr. World Wisdom, Inc,
2007.

Nasrullah, Nasrullah, Bahaking Rama, and Andi Achruh. “Nahdlatul Ulama,
Tokoh Dan  Kegiatannya Dalam Dunia Pendidikan.” Nizam: Jurnal
Islampedia 2, no. 1 (2023): 21— 28.

Novanda, Ramazani. “Religion And Environment: Transintegration Of Science In

Realizing Environmental Sustainability.” Journal of Applied
Transintegration Paradigm 3, no. 2 (2023).  https://e-
journal.lp2m.uinjambi.ac.id/ojp/index.php/jatp/article/view/2165.

Nugraha, Irfan Setia, and Sukarno Sukarno. “Environmental Support in
Promoting  Students” English Language as Second Language
Acquisition: A Caseinat-  Tawazun Modern Islamic Boarding School.”
Formosa Journal of Sustainable Research 4, no. 2 (2025): 219-36.

Nugroho, Hunggul Yudono Setio Hadi, Fitri Nurfatriani, Yonky Indrajaya, et al.

“Mainstreaming Ecosystem Services from Indonesia’s Remaining
Forests.” Sustainability 14, no. 19 (2022): 12124.

Nuraini, Septi, Ehwanudin Ehwanudin, and M. Zaenal Arifin. “Implementasi
Nilai-Nilai ~ Aswaja Dalam Kehidupan: Studi Kasus Di Desa
Trimulyo.” Moderasi: Journal of Islamic Studies 5, no. 1 (2025): 1-12.

Odum, Eugene Pleasants, and Gary W. Barrett. Fundamentals of Ecology. Saunders

Philadelphia, 1971.

Penyusun, Tim. Menuju Pesantren Hijau. n.d. Accessed October 21, 2025.

http://www.nubrebes.or.id/download/file/Menuju_Pesantren_Hija

u.pdf.
Pudjiastuti, Sri Rahayu, Herinto Sidik Iriansyah, and Yuliwati Yuliwati.
“Program Eco- Pesantren Sebagai Model Pendidikan Lingkungan

Hidup.” Jurnal Abdimas Prakasa Dakara 1, no. 1 (2021): 29-37.

Rakhmat, Aulia. “Islamic Ecotheology: Understanding the Concept of Khalifah
and the Ethical Responsibility of the Environment.” Academic
Journal of Islamic Principles  and Philosophy 3, no. 1 (2022): 1-24.

Ramadhan, Muhammad. “MAQASID SYARI'AH DAN LINGKUNGAN
HIDUP.” Jurnal Uin  Sumatera  Utara 21, no. 2 (2019).

https://www.academia.edu/download/99647559/352057124.pdf.

Sahidah, Ahmad. God, Man, and Nature. IRCiSoD, 2018.

Sayem, Md Abu. “Seyyed Hossein Nasr's Works on Environmental Issues.”
Islamic Studies 58, no. 3 (2019): 439-52.

Sayem, Md Abu. “The Eco-Philosophy of Seyyed Hossein Nasr.” Islamic Studies
58, no. 2 (2019): 271-95.

Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan.. 631



Firnando, Setiawati

Sihombing, Edy Syahputra. “Reposisi Paradigma Terhadap Alam Semesta:
Tawaran Refleksi Filosofis Dan Teologis.” Societas Dei: Jurnal Agama
Dan Masyarakat 6, no. 1 (2019): 87-87.

Sinha, Dhruvee. “Eco-Spiritual Synergy: Harnessing Hindu and Islamic
Teachings for Effective Conservation Strategies.” Journal of Dharma
Studies 8, no. 2 (2025): 301-17. https://doi.org/10.1007/s42240-025-
00202-6.

Sudarsono, Sudarsono. “Kepemimpinan Kiai Pesantren Membentuk Masyarakat
Moderat Melalui Program Pesantren Hijau.” Nusantara Journal of
Islamic Studies 4, no. 1 (2023): 61-68.

Supriatna, Jatna, and Ralph Lenz. “CLIMATE CHANGE IMPACTS ON

ENVIRONMENT AND DEVELOPMENT.” In Sustainable
Environmental Management, by Jatna Supriatna and Ralph Lenz. Springer
Nature Switzerland, 2025.  https://doi.org/10.1007/978-3-031-76642-
8_16.

Suryanullah, Ahmad Sholehuddin, Ahmad Rifai, and Fadhilah Suryanillah
Darojah. “Echoing Ecological Ideas as an Option in Teaching Islamic
Education in Indonesia: Menggaungkan Gagasan Ekologis Sebagai
Opsi Dalam Pengajaran Pendidikan Islam Di Indonesia.” Jurnal Living
Hadis 10, no. 1 (2025): 43-63.

Taufiq, Andi Muhammad, Rifki Rosyad, and Dadang Kuswana. “Dampak

Tradisi Sedekah Bumi Terhadap Kerukunan Umat Beragama Di
Blitar, Jawa Timur.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 3, no. 1 (2023): 117-
30.

Urrosyidah, Ulfa Urrosyidah Ulfa, and Imam Alfi. “Pemberdayaan Santri dalam

Meningkatkan Kemandirian Pangan Oleh Kelompok Santri Tani

Millenial di  Pondok Pesantren Al Ihya Ulumaddin Kabupaten

Cilacap.” ICODEV: Indonesian Community Development Journal 3, no.
1(2022): 1-9. https://doi.org/10.24090/icodev.v3il.6435.

Widiastuty, Hesty, and Khairil Anwar. “Ekoteologi Islam Ekoteologi Islam:
Prinsip Konservasi Lingkungan Dalam Al-Qur'an Dan Hadits
Serta Implikasi Kebijakannya.” Risdlah Jurnal Pendidikan Dan Studi
Islam 11, no. 1 (2025): 465-80.

Winata, Nadia. “Islam Dan Ekonomi Sirkular: Perspektif Ekologi Dan Teknologi
Hijau Di Indonesia.” Nizamiyah: Jurnal Sains, Sosial Dan Multidisiplin
1, no. 3 (2025): 172-84. https://doi.org/10.64691/nizamiyah.v1i3.56.

Zulfa, Indana, and Hani’atul Khoiroh. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Moderat
Dalam Kitab Risalatul Mu’awanah Karya Abdullah Al-Haddad:
Penelitian.” Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan 3,
no. 4 (2025): 3133—4e6.

Zumaro, Ahmad. “Ekoteologi Islam (Studi Konsep Pelestarian Lingkungan
Dalam Hadis Nabi Saw).” PhD Thesis, UIN SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA, 2020. https://digilib.uin-
suka.ac.id/id/eprint/41117/.

632 Ekoteologi Aswaja: Integrasi Nilai-Nilai Nahdlatul Ulama dalam Etika Lingkungan..



