
NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 633-674  
 

Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan…  657 

 

Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam 

Iklan Ramadan: Kapitalisme, Urbanitas, dan 

Penghapusan Narasi Marjinal 
 

Noor’ainah   
Universitas Islam Negeri Antasari, Indonesia 

   noorainah@uin-antasari.ac.id   
 

*Korespondensi: noorainah@uin-antasari.ac.id  

   

Informasi Artikel 
 

Abstrak 

 
 
 
 
 
 
 
Dikirim: 30 Oktober 2025 
Revisi: - 18 Desember 2025 
Diterima: 25 Desember 2025  
Terbit: 31 Desember 2025 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Kata Kunci:  
Feminitas Muslim, 
Iklan Ramadan, 
urban, representasi 

 The study analyzes constructions of female piety presented as the “ideal 
Muslim woman,” situating them within the context of urban society, 
capitalism, and contemporary religious practices, while also mapping 
groups rendered invisible in such representations. Two central questions 
guide the analysis. First, how do Ramadan advertisements produce 
dominant narratives of Muslim women through the articulation of 
religious teachings, piety, and market logic? Second, how are women who 
do not conform to stereotypes of the religious mother or career woman 
represented, or ignored? The article finds that Ramadan advertisements 
tend to reduce Muslim women to two primary roles: the domestic figure 
centered on household duties and the professional figure who successfully 
balances career and worship. These representations reinforce the 
entanglement of capitalism and religiosity while distorting or erasing 
minority groups, including single women, widows, migrant workers, and 
elderly women. 
 
Artikel ini menganalisis konstruksi kesalehan perempuan yang 
dipresentasikan sebagai “Muslimah ideal” dalam iklan, dengan 
mempertimbangkan konteks masyarakat urban, kapitalisme, dan 
praktik religius kontemporer, sekaligus memetakan kelompok 
yang terpinggirkan dalam representasi tersebut. Dua pertanyaan 
utama diajukan. Pertama, bagaimana iklan Ramadan 
membangun narasi dominan tentang perempuan Muslim melalui 
pertautan antara ajaran agama, kesalehan, dan logika pasar. 
Kedua, bagaimana perempuan yang tidak sesuai dengan stereotip 
ibu religius atau perempuan karier direpresentasikan atau justru 
diabaikan. Artikel ini menunjukkan bahwa iklan Ramadan 
cenderung mereduksi representasi perempuan Muslim ke dalam 
dua peran utama, yakni figur domestik yang berfokus pada 
rumah tangga dan figur profesional yang mampu 
menyeimbangkan karier serta ibadah. Representasi ini 
memperkuat relasi kapitalisme dan religiusitas, sekaligus 
mendistorsi atau menghilangkan keberadaan kelompok 
minoritas, seperti perempuan lajang, janda, pekerja migran, dan 
lansia.  

   
   

 

mailto:noorainah@uin-antasari.ac.id
mailto:noorainah@uin-antasari.ac.id


Noraini 

 
 

 

658 Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan… 

 

PENDAHULUAN 

Iklan Ramadan hari ini telah berkembang menjadi medium merefleksikan 

realitas sosial, juga secara aktif membentuk wacana tentang identitas perempuan 

Muslim di ruang publik. Iklan Ramadan berfungsi sebagai arena performativitas 

religius yang tergenderkan,1 di mana praktik kesalehan perempuan ditampilkan 

dan dinormalkan melalui representasi visual serta naratif. Dalam konteks ini, 

iklan tidak sekadar mempromosikan produk, tetapi juga memproduksi narasi 

normatif tentang bagaimana perempuan Muslim seharusnya mengekspresikan 

religiositasnya, baik dalam ranah domestik maupun publik.2 

Sejumlah studi menunjukkan bahwa iklan Ramadan cenderung 

merepresentasikan perempuan Muslim melalui dua stereotip utama. Pertama, 

figur “Ibu Saleh” yang dilekatkan pada ruang domestik, pengasuhan anak, dan 

kerja reproduktif. Kedua, sosok “Perempuan Karier Religius” yang digambarkan 

mampu menyeimbangkan pekerjaan profesional dengan praktik ibadah.3 

Meskipun kajian-kajian ini memberikan gambaran awal yang penting, 

pendekatan tersebut belum sepenuhnya menangkap kompleksitas identitas 

perempuan Muslim urban. Penelitian di Timur Tengah dan Asia Tenggara 

menunjukkan dominasi figur perempuan muda dengan standar fisik tertentu 

dalam iklan Ramadan.4 Pola ini menciptakan kesan bahwa kesalehan identik 

dengan tubuh yang sehat, produktif, dan sesuai dengan estetika tertentu.  

 
1 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject (Princeton: 

Princeton University Press, 2005). 
2 Annisa R Beta, Pious Girls: Young Muslim Women in Indonesia (New York and London: 

Routledge Taylor & Francis Group, 2024); Annisa R Beta, “Commerce, Piety and Politics: 

Indonesian Young Muslim Women’s Groups as Religious Influencers,” New Media & 

Society 21, no. 10 (October 2019): 2140–59, https://doi.org/10.1177/1461444819838774; 

Annisa R Beta, “Hijabers: How Young Urban Muslim Women Redefine Themselves in 

Indonesia,” International Communication Gazette 76, nos. 4–5 (2014), 

https://doi.org/10.1177/1748048514524103; Rachel Rinaldo, “Muslim Women, Moral 

Visions: Globalization and Gender Controversies in Indonesia,” Qualitative Sociology 34, 

no. 4 (December 2011): 539–60, https://doi.org/10.1007/s11133-011-9204-2; Nancy J. Smith-

Hefner, “Youth Languange, Gaul Sociability, and the New Indonesian Middle Class,” 

Jurnal Studi Pemuda 1, no. 1 (2012). 
3 Suzanne Brenner, “Reconstructing Self and Society: Javanese Women Muslim and ‘the 

Veil,’” American Ethnologist 23, no. 4 (1996); Beta, Pious Girls: Young Muslim Women in 

Indonesia; Nur Aini and Mia Siscawati, “To Become Indonesian Women, You Have to 

Wear Jilbab : Normalising the Veil in the Contemporary Indonesian Islam,” Proceedings of 

the Fourth Asia-Pacific Research in Social Sciences and Humanities, Arts and Humanities Stream 

(AHS-APRISH 2019) (Paris), Atlantis Press, 2019; James Bourk Hoesterey, Rebranding 

Islam: Piety, Prosperity, and A Self-Help Guru (Stanford: Stanford University Press, 2016). 
4 Lila Abu-Lughod, “The Marriage of Feminism and Islamism in Egypt: Selective 

Repudiation as a Dynamic of Postcolonial Cultural Politics,” in Remaking Women: 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 633-674  
 

Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan…  659 

 

Selain itu, representasi perempuan kelas pekerja, seperti buruh pabrik atau 

pekerja sektor informal, hampir tidak muncul karena iklan lebih berfokus pada 

pengalaman perempuan kelas menengah perkotaan. Penelitian-penelitian 

mutakhir di Indonesia mengungkap kecenderungan kuat industri iklan dalam 

membingkai perempuan Muslim melalui narasi biner, seperti ibu rumah tangga 

religius dan perempuan karier yang taat beragama, di mana homogenitas 

representasi masih dominan.5 Adapun di Turki, perempuan ditampilkan sebagai 

penjaga tradisi sekaligus konsumen modern,6 sementara studi di Lebanon 

menunjukkan konstruksi serupa tentang perempuan yang mengintegrasikan 

ruang publik dan praktik religius.7 Sedangkan kajian di negara-negara Barat 

dengan populasi Muslim minoritas menunjukkan kecenderungan yang lebih 

inklusif. Perempuan dalam iklan Ramadan di Inggris menampilkan keragaman 

identitas Muslim, termasuk perempuan tanpa hijab dan dari latar etnis berbeda.8 

Artikel ini mengajukan dua pertanyaan penelitian. Pertama, bagaimana 

iklan Ramadan memproduksi narasi dominan tentang perempuan Muslim 

melalui pertautan antara ajaran agama, kesalehan, dan logika pasar. Kedua, 

 
Feminism and Modernity in the Middle East (Princeton: Princeton University Press, 1998); 

Abdmolaei, “(Re)Fashioning Resistance : Women, Dress and Sexuality in Iran”; Carle 

Makhlouf, Changing Veils : Women and Modernisation in North Yemen (London: Routledge, 

2017). 
5 Timothy Daniels, “Introduction: Performance, Popular Culture, and Piety in Malaysia 

and Indonesia,” in Performance, Popular Culture, and Piety in Muslim Southeast Asia (New 

York: Palgrave Macmillan, 2013); Saskia Schafer, “Islam in the Echo Chamber: 

Ahmadiyya and Shi’a Identities in Indonesian and Malaysian Online Discourses,” in 

Asiascape: Digital Asia, nos. 1–2, Brill Academic Publishers, February 2018, 5:124–58, 

https://doi.org/10.1163/22142312-12340087. 
6 Diah A. Arimbi, “Politicizing Piety: Women’s Rights and Roles in the Tarbiyah 

Movement in Indonesia,” Religious Studies and Theology - Interdisciplinary Studies in 

Religion 36, no. 2 (December 2018): 2; Afrianty, “Rising Public Piety and the Status of 

Women in Indonesia Two Decades After Reformasi”; Kirana N. Lyansari, “Hijrah 

Celebrity: Creating New Religiosities, Branding Economics of Lifestyle in the Age of 

Muslim Mass Consumption,” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 18, no. 2 (2018); Carla Jones, 

“Materializing Piety: Gendered Anxieties about Faithful Consumption in Contemporary 

Urban Indonesia,” American Ethnologist 37, no. 4 (2010): 617–37; Johanna Pink, 

“Introduction: Muslim Societies and Mass Consumption,” in Muslim Societies in the Age of 

Mass Consumption: Politics, Culture, and Identity Between Local and the Global (Newcastle: 

Cambridge Scholars Publishing, 2009). 
7 Deeb, An Enchanted Modern: Gender and Public Piety in Shi‘i Lebanon; Carla Jones, “Images 

of Desire: Creating Virtue and Value in an Indonesian Islamic Lifestyle Magazine,” 

Journal of Middle East Women’s Studies 6, no. 3 (2010); Brenner, “Reconstructing Self and 

Society: Javanese Women Muslim and ‘the Veil.’” 
8 Robina Mohammad, “Making Gender Ma(r)King Place: Youthful British Pakistani 

Muslim Women’s Narratives of Urban Space,” Environment and Planning A: Economy and 

Space 45, no. 8 (2013). 



Noraini 

 
 

 

660 Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan… 

 

bagaimana perempuan yang berada di luar stereotip ibu religius atau 

perempuan karier direpresentasikan atau justru dihapuskan dari narasi iklan. 

Untuk menjawab pertanyaan tersebut, artikel ini menggunakan pendekatan 

analisis wacana kritis dengan menelaah teks, visual, serta konteks produksi dan 

konsumsi iklan.9 Pendekatan ini memungkinkan pembacaan iklan sebagai 

praktik sosial yang sarat ideologi dan relasi kuasa. 

Artikel ini mendapati bahwa iklan Ramadan hari ini lebih banyak 

memproduksi narasi soal perempuan tidak saja sebagai ibu, namun juga pekerja 

perempuan. Untuk itu, artikel ini menunjukkan interseksional untuk 

mengungkap bagaimana berbagai identitas sosial saling bersilangan dalam 

membentuk representasi perempuan Muslim. Kelas sosial dibaca melalui 

penanda visual seperti busana, properti, dan latar ruang; etnisitas melalui ciri 

fisik, bahasa, dan simbol budaya; serta status perkawinan melalui narasi dan alur 

cerita. Kerangka teoretis yang digunakan menggabungkan teori representasi 

sosial,10 performativitas gender,11 dan ekonomi politik media.12 

Artikel ini juga melihat bahwa iklan televisi Ramadan sebagai arena 

produksi wacana yang secara aktif membentuk makna kesalehan dan eksistensi 

perempuan Muslim. Di mana  kesalehan perempuan direpresentasikan sebagai 

praktik etis yang performatif, domestik, dan afektif, yang sekaligus membuka 

ruang agensi namun membatasi spektrum ekspresi religius. Selain itu, artikel ini 

menyoroti bagaimana media mengonstruksi figur Muslimah modern yang 

mampu menegosiasikan kesalehan dan modernitas, meski tetap terikat pada 

norma gender, estetika pasar, dan logika kapitalisme media. 

METODE 

Artikel ini mengkaji konstruksi dan representasi perempuan dalam iklan 

Ramadan kontemporer dengan menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif 

melalui analisis wacana kritis. Analisis ini dikembangkan oleh Fairclough dalam 

mengungkap makna, ideologi, dan relasi kuasa yang tersirat dalam representasi 

 
9 Norman Fairclough, Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Languange (New 

York: Longman Publishing, 1995). 
10 Nicholas L. Holt, “Representation, Legitimation, and Autoethnography: An 

Autoethnographic Writing Story,” International Journal of Qualitative Methods 2, no. 1 

(March 2003): 18–28, https://doi.org/10.1177/160940690300200102. 
11 Anne Cranny-Francis et al., Gender Studies: Terms and Debates (New York: Palgrave 

Macmillan, 2003); Gizem Zencirci, “Markets of Islam: Performative Charity and the 

Muslim Middle Classes in Turkey,” Journal of Cultural Economy 13, no. 5 (2020). 
12 Vincent Mosco, The Political Economi Of Communication: Rethingking and Renewal 

(London: SAGE Publications Ltd, 1996). 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 633-674  
 

Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan…  661 

 

media.13 Melalui pendekatan ini, iklan diposisikan sebagai wacana yang dapat 

mereproduksi atau menantang nilai-nilai dominan, seperti gender, kelas sosial, 

konsumerisme, dan representasi tubuh. Dengan demikian, artikel ini tidak hanya 

menelaah isi pesan, tetapi juga cara dan tujuan konstruksi pesan tersebut. 

Pendekatan ini dipilih karena iklan sebagai produk budaya tidak dapat 

dipahami hanya melalui pesan verbal, melainkan melalui interaksi berbagai 

modus semiotik. Iklan dipahami sebagai praktik sosial yang memuat 

kepentingan ideologis, relasi kuasa, dan proses konstruksi makna dalam konteks 

ekonomi politik media.14 

Objek kajian dalam artikel ini meliputi dua iklan Ramadan yang 

diproduksi pada periode 2021–2024. Iklan dipilih secara purposif dan diambil 

dari YouTube guna merepresentasikan keragaman praktik konsumsi media di 

era digital. Analisis data dilakukan melalui analisis teks kualitatif terhadap iklan 

yang ditranskripsikan secara rinci, mencakup dialog, visual, ekspresi aktor, 

bahasa tubuh, musik, dan alur cerita. Analisis diawali dengan identifikasi tema 

utama dan pola representasi perempuan. Fokus utama diarahkan pada dimensi 

visual, khususnya representasi hijab, latar ruang domestik dan publik, serta 

ekspresi dan gestur tokoh perempuan yang merefleksikan peran gender. Selain 

itu, analisis naratif dilakukan terhadap dialog dan narasi voice-over untuk 

memahami konstruksi karakter dan tema yang dibangun. Tahap berikutnya 

mencakup analisis praktik wacana yang mengaitkan produksi, distribusi, dan 

posisi audiens, serta analisis praktik sosial yang menghubungkan iklan dengan 

struktur sosial yang lebih luas, seperti kapitalisme, budaya populer, dan 

ketimpangan gender. Hasil analisis disajikan secara argumentatif dengan contoh 

konkret, sehingga artikel ini menawarkan kritik reflektif terhadap peran iklan 

Ramadan dalam membentuk cara pandang masyarakat terhadap perempuan. 

TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

Iklan Ramadan dan Narasi Eksistensi Perempuan 

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, bulan Ramadan bukan semata-

mata momen spiritual yang sarat ritual ibadah, tetapi juga merupakan arena 

kultural di mana identitas kolektif dan relasi sosial dikonstruksi dan 

dinegosiasikan secara intensif.15 Artikel ini mengkaji dua iklan Ramadan 

 
13 Fairclough, Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Languange; Christian Fuchs, 

Communication and Capitalism: A Critical Theory (London: University of Westminster Press, 

2020). 
14 Chris Barker, Cultural Studies: Teori Dan Praktik (Yogyakarta: PT. Bentang Pustaka, 

2005). 
15 Heryanto, Identitas Dan Kenikmatan: Politik Budaya Layar Indonesia. 



Noraini 

 
 

 

662 Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan… 

 

Indonesia tahun 2023–2024 yang menampilkan representasi perempuan Muslim 

melalui dua kerangka utama: stereotipe kesalehan dan representasi eksistensial.  

a. Nutrijel Festival Takjil 

Iklan promosi ini tidak secara eksplisit menyebut identitas gender atau 

agama, namun secara implisit menghadirkan konstruksi budaya yang kaya 

mengenai peran perempuan, khususnya dalam konteks bulan suci Ramadan. 

Istilah "Bunda" yang digunakan dalam narasi iklan tersebut memuat muatan 

simbolik yang kuat, bukan sekadar menyebut seorang ibu secara biologis, tetapi 

mengacu pada figur maternal yang sarat nilai, sebagai penjaga rumah tangga, 

pemelihara tradisi, sekaligus agen moral dan kultural dalam keluarga dan 

komunitas Muslim. 

Iklan yang menggunakan istilah "Bunda" dalam konteks persiapan 

makanan Ramadan membuka ruang interpretasi ganda: apakah ia mereproduksi 

stereotip perempuan sebagai figur domestik semata, atau justru menampilkan 

pemberdayaan melalui kreativitas dan partisipasi sosial? Di satu sisi, fokus pada 

ibu sebagai penyedia makanan dapat memperkuat ekspektasi tradisional yang 

menempatkan perempuan dalam ranah rumah tangga, mengabaikan kerja 

kolektif atau beban yang tidak terlihat. Namun di sisi lain, penyebutan “Kreasi 

Nutrigel” serta keterlibatan dalam “Festival Takjil” menunjukkan potensi agensi: 

perempuan tidak hanya memasak, tetapi memimpin, berinovasi, dan 

menyampaikan pesan gizi. Representasi ini menjadi lebih kompleks jika dilihat 

melalui lensa interseksional, terkait kelas, generasi, dan budaya. Agar iklan lebih 

progresif, penting menampilkan kerjasama keluarga dan perempuan dalam 

berbagai peran, yakni tidak hanya sebagai penyaji makanan, tetapi juga sebagai 

pekerja profesional. 

Gambar 1. Narasi ksistensi Perempuan dalam Iklan Nutrijel 

Sumber: video Youtube (12/2025) 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 633-674  
 

Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan…  663 

 

Wacana yang dikonstruksi dalam teks iklan tersebut mencerminkan 

bagaimana stereotipe kesalehan perempuan seringkali dilekatkan pada peran-

peran domestik dan pelayanan dalam ritual keagamaan. Penggambaran 

perempuan sebagai sosok yang penuh perhatian dalam mempersiapkan 

hidangan berbuka puasa, seperti kreasi “nutrigel” yang disulap menjadi donat 

atau pencuci mulut mangga, memperkuat narasi lama tentang perempuan 

sebagai pelayan spiritual keluarga. Dalam hal ini, "kesalehan" direduksi menjadi 

aktivitas dapur yang estetik dan penuh kasih sayang, bukan pada ekspresi 

intelektual atau kepemimpinan dalam ruang publik keagamaan. 

Kesalehan perempuan dalam representasi ini menjadi performatif 

ditampilkan melalui kepatuhan terhadap peran tradisional dan ekspresi kasih 

dalam bentuk makanan. Ini beresonansi dengan temuan studi-studi feminis 

postkolonial yang menyatakan bahwa perempuan Muslim kerap 

direpresentasikan dalam narasi-narasi visual dan tekstual sebagai subjek pasif 

namun mulia dalam menjalani peran-peran spiritualnya melalui tindakan 

pelayanan keluarga. Konsekuensinya, meskipun tampak memberikan tempat 

terhormat, narasi ini justru mempertahankan batasan-batasan yang menghambat 

pembebasan perempuan dari definisi sempit kesalehan. Frasa seperti "kreasi 

nutrigel selalu istimewa" bukan hanya pujian terhadap kreativitas kuliner, tetapi 

juga bentuk lain dari pembingkaian kesalehan yang ‘manis’ dan ‘lembut’ 

menekankan pada nilai-nilai pengabdian, pengorbanan, dan keindahan yang 

dikaitkan dengan figur ibu yang ideal. Dalam wacana ini, kesalehan tidak diberi 

ruang untuk bersuara secara aktif, melainkan tetap bergantung pada estetika 

domestik sebagai bentuk pengakuan sosial. 

Namun demikian, di balik stereotipe tersebut, teks ini juga membuka 

ruang interpretasi yang lebih progresif mengenai representasi eksistensi 

kelompok perempuan. Praktik kuliner yang diangkat tidak hanya menunjuk 

pada peran tradisional perempuan, tetapi juga menampilkan mereka sebagai 

aktor budaya yang aktif dan inovatif. Penyebutan “festival takjil” sebagai 

konteks kolektif menyoroti bagaimana perempuan terlibat dalam kerja 

komunitas, bukan semata-mata dalam ruang privat, melainkan turut serta dalam 

domain sosial yang lebih luas. Dalam konteks ini, perempuan tidak hanya 

berperan sebagai penyaji makanan, tetapi juga sebagai inovator yang 

membentuk ulang tradisi. Penggunaan bahan modern seperti “nutrigel” yang 

disulap menjadi berbagai bentuk kuliner mencerminkan adanya negosiasi antara 

nilai-nilai tradisional dan modernitas, sebuah bentuk agency perempuan dalam 

menghadirkan identitas baru yang tetap mengakar pada budaya namun tidak 

kaku. Inovasi ini adalah bentuk eksistensi, cara perempuan menyatakan 



Noraini 

 
 

 

664 Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan… 

 

keberadaannya secara kreatif dan kontributif di tengah dinamika sosial-

keagamaan. 

Lebih lanjut, kehadiran isu kesehatan dan gizi dalam teks menandai 

pergeseran penting: perempuan tidak hanya dikonstruksikan sebagai pengurus 

rumah tangga, tetapi sebagai agen promosi kesehatan. Dalam konteks Ramadan, 

ketika konsumsi makanan sering kali menjadi simbol perayaan dan spiritualitas, 

perempuan tampil sebagai pendidik informal mengenai pentingnya pola makan 

sehat. Ini adalah representasi peran yang lebih kompleks, perempuan sebagai 

penjaga tradisi sekaligus pelopor transformasi sosial. Dengan demikian, teks ini 

menyediakan dualitas makna: di satu sisi, memperkuat stereotipe kesalehan 

yang membatasi ruang perempuan pada ranah domestik; namun di sisi lain, juga 

memperlihatkan bagaimana perempuan secara simbolik dan praktis memperluas 

peran mereka dalam masyarakat melalui narasi inovasi, partisipasi komunitas, 

dan kesadaran kesehatan. Narasi semacam ini penting untuk dibaca secara kritis 

agar kita tidak hanya melihat perempuan dalam bayang-bayang tradisi, tetapi 

juga sebagai subjek aktif yang membentuk dan mendefinisikan ulang budaya. 

b. #WeAreMoms 

Meskipun iklan yang dikaji hanya menampilkan potongan musik tanpa 

visual atau narasi eksplisit mengenai perempuan Muslim, kita tetap dapat 

memanfaatkannya sebagai pintu masuk untuk menganalisis bagaimana 

perempuan Muslim direpresentasikan dalam wacana periklanan kontemporer. 

Ketika media memilih untuk menggambarkan perempuan Muslim, ada dua 

kutub ekstrem yang sering muncul: di satu sisi mereka dapat ditampilkan secara 

progresif dan berdaya; di sisi lain, mereka direduksi menjadi simbol-simbol 

kultural yang klise. 

Dalam iklan ini, secara umum, ketegangan antara stereotipe kesalehan 

yang membatasi dan representasi eksistensi yang memberdayakan. Di satu sisi, 

iklan berisiko melanggengkan citra perempuan Muslim sebagai sosok domestik 

dan simbolik semata. Namun di sisi lain, jika dilakukan dengan cermat dan 

inklusif, iklan juga dapat menjadi medium penting untuk merayakan agensi, 

keberagaman, dan kompleksitas perempuan Muslim dalam masyarakat 

kontemporer. Dengan mengedepankan narasi otentik, partisipatif, dan berbasis 

pemahaman budaya yang mendalam, industri periklanan dapat ikut serta 

membentuk representasi yang tidak hanya akurat, tetapi juga transformatif. 

Salah satu kerangka yang paling umum dalam iklan adalah penggambaran 

kesalehan perempuan Muslim melalui simbol-simbol visual seperti hijab, 

ekspresi ketundukan, dan posisi domestik. Narasi ini seringkali dimaknai 

sebagai bentuk hormat terhadap agama dan budaya, namun dalam praktiknya 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 633-674  
 

Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan…  665 

 

berisiko menegaskan stereotipe gender yang sudah mapan. Misalnya, ketika 

perempuan Muslim digambarkan hanya dalam konteks kesopanan, keibuan, 

atau pelayanan terhadap keluarga, iklan secara tidak langsung mempersempit 

ruang gerak mereka hanya pada wilayah etika domestik dan moralitas keluarga. 

Kesalehan dalam konteks ini menjadi performatif—perempuan Muslim 

‘baik’ adalah yang taat, berjilbab, menjaga tutur kata, dan tidak banyak 

mengekspresikan pendapat di ruang publik. Representasi semacam ini dapat 

membekukan identitas mereka dalam satu dimensi statis: sebagai penjaga 

moralitas budaya, bukan sebagai individu dengan kapasitas intelektual, sosial, 

maupun politik. Selain itu, simbol seperti hijab dalam iklan kerap digunakan 

secara tokenistik. Ia menjadi alat visual untuk menandai “keragaman”, tanpa 

disertai pemahaman kontekstual tentang makna personal dan sosial yang 

menyertainya. Hal ini berbahaya karena menyederhanakan pengalaman religius 

menjadi sekadar penanda visual, bukan sebagai pilihan sadar yang penuh 

makna. Ketika hijab hanya digunakan sebagai “penanda” keberagaman dalam 

iklan tanpa memberi ruang bagi suara perempuan yang memakainya, maka yang 

terjadi adalah depersonalisasi simbol itu sendiri. 

Iklan juga memiliki potensi besar untuk menjadi wadah representasi yang 

transformatif. Ketika perempuan Muslim ditampilkan dalam peran-peran aktif—

sebagai profesional, pemimpin komunitas, wirausaha, seniman, atau 

akademisi—mereka tidak lagi semata dilihat dari atribut luar, tetapi dari peran 

dan pengaruhnya dalam masyarakat. Ini adalah pergeseran penting dari 

representasi berbasis simbol ke representasi berbasis agensi.  Dalam konteks ini, 

perempuan Muslim ditampilkan sebagai aktor yang tidak hanya menjalankan 

identitas kulturalnya, tetapi juga membentuk dan menegosiasikannya dalam 

kehidupan sehari-hari. Mereka bukan hanya ‘perempuan Muslim’, tetapi 

manusia seutuhnya dengan aspirasi, ide, dan kompleksitas sosial. Pengiklan 

yang mampu menangkap spektrum pengalaman ini dapat memberikan 

kontribusi besar terhadap perubahan cara pandang publik terhadap komunitas 

Muslim. 

Salah satu cara strategis untuk menghadirkan representasi semacam ini 

adalah dengan melibatkan perempuan Muslim secara langsung dalam proses 

kreatif. Ketika mereka turut menentukan narasi dan citra yang ditampilkan, 

maka representasi menjadi lebih otentik dan berakar pada pengalaman nyata. Ini 

bukan hanya soal keterwakilan visual, tetapi soal suara, dari siapa yang 

berbicara hingga siapa yang menentukan bagaimana mereka ditampilkan. 

Penting pula untuk mengadopsi pendekatan interseksional: menyadari bahwa 

perempuan Muslim tidak homogen. Mereka datang dari latar belakang etnis, 

kelas, dan usia yang beragam, serta menjalani identitas mereka dengan cara yang 



Noraini 

 
 

 

666 Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan… 

 

unik. Seorang perempuan muda Muslim urban di Jakarta akan memiliki 

pengalaman yang sangat berbeda dari perempuan Muslim di komunitas 

pedesaan, atau dari diaspora Muslim di Eropa. Representasi yang menyatukan 

mereka dalam satu citra statis justru mereduksi keberagaman itu. 

Lebih jauh, kampanye iklan hari ini mulai bergeser narasi dari “perempuan 

Muslim sebagai korban atau simbol” menjadi “perempuan Muslim sebagai 

pelaku perubahan.” Narasi ini bisa diekspresikan dalam penggambaran mereka 

sebagai inovator, pendidik kesehatan, pemimpin sosial, atau bahkan pengambil 

keputusan di bidang politik dan ekonomi. Tak kalah penting adalah membuka 

ruang dialog antara merek dan audiens. Di era digital, komunikasi satu arah 

sudah tidak cukup. Pengiklan dapat memanfaatkan media sosial untuk 

mendengarkan, menanggapi, dan menyerap masukan dari komunitas Muslim, 

sehingga pendekatan mereka terhadap representasi menjadi lebih partisipatif 

dan adaptif. 

Perempuan Muslim urban di kota-kota besar seperti Jakarta, Bandung, 

Surabaya, dan Banjarmasin menghadapi tekanan ganda sebagai pekerja modern 

sekaligus subjek religius yang diharapkan memenuhi peran domestik tertentu.16 

Keberagaman sosok perempuan, mulai dari aspek usia, status perkawinan, posisi 

kelas, serta dinamika keberagamaan selama Ramadan dalam sistem kapitalisme 

modern masih relatif kurang mendapat perhatian.17 Dominasi figur perempuan 

usia produktif, yakni 20–50 tahun, dalam iklan Ramadan semakin menegaskan 

keterkaitan antara logika pasar dan praktik keberagamaan. Iklan Ramadan, 

dengan demikian, tidak hanya menjual produk, tetapi juga imajinasi tentang 

perempuan Muslim “ideal” yang produktif, konsumtif, dan tetap patuh pada 

norma religius. 

 

 

 
16 Dina Afrianty, “Rising Public Piety and the Status of Women in Indonesia Two 

Decades After Reformasi,” TRaNS: Trans -Regional and -National Studies of Southeast Asia 1, 

no. 16 (2019); Aini and Siscawati, “To Become Indonesian Women, You Have to Wear 

Jilbab : Normalising the Veil in the Contemporary Indonesian Islam”; Beta, Pious Girls: 

Young Muslim Women in Indonesia. 
17 Beta, “Hijabers: How Young Urban Muslim Women Redefine Themselves in 

Indonesia”; Lara Deeb, An Enchanted Modern: Gender and Public Piety in Shi‘i Lebanon 

(Princeton and Oxford: Princeton University Press, 2006); Shereen El-Feki, Seks Dan 

Hijab : Gairah Dan Intimitas Di Dunia Arab Yang Berubah (Tangerang Selatan: PT. Pustaka 

Alvabet, 2013); Shirin Abdmolaei, “(Re)Fashioning Resistance : Women, Dress and 

Sexuality in Iran,” Anthropology of the Middle East 9, no. 2 (2014). 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 633-674  
 

Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan…  667 

 

Menjadi Muslimah Ideal di Layar Kaca: Kesalehan Performatif dan 

Agensi Perempuan dalam Iklan Ramadan 

Artikel ini menemukan iklan televisi Ramadan bukan sekadar medium promosi 

komersial, melainkan ruang produksi wacana yang aktif membentuk makna 

tentang kesalehan dan eksistensi perempuan Muslim. Dalam konteks industri 

media, representasi perempuan tidak dapat dilepaskan dari kepentingan 

ekonomi, estetika visual, dan norma sosial yang saling berkelindan. Iklan bekerja 

sebagai mekanisme kultural yang tidak hanya merefleksikan nilai masyarakat, 

tetapi juga mengarahkan cara nilai tersebut dipahami dan dihidupi. Oleh karena 

itu, pembacaan kritis terhadap iklan Ramadan perlu berfokus pada bagaimana 

makna kesalehan dan keberadaan perempuan dirumuskan melalui narasi, visual, 

serta struktur cerita yang berulang. 

Salah satu temuan penting dalam analisis ini adalah kecenderungan kuat 

untuk memaknai kesalehan perempuan sebagai praktik yang bersifat performatif 

dan terikat pada kehidupan domestik. Perempuan Muslim dalam iklan Ramadan 

jarang ditampilkan sebagai subjek yang menjalankan praktik ibadah formal 

secara eksplisit. Mereka lebih sering hadir sebagai figur yang mengatur ritme 

keseharian keluarga melalui aktivitas seperti menyiapkan sahur dan berbuka, 

menjaga keharmonisan rumah, serta merawat relasi emosional antar anggota 

keluarga. Kesalehan dengan demikian dilekatkan pada kerja perawatan dan 

pengelolaan emosi, bukan pada otoritas keagamaan atau refleksi intelektual. 

Dalam representasi semacam ini, spiritualitas perempuan dikonstruksikan 

sebagai sesuatu yang hadir dalam keheningan kerja domestik dan kehangatan 

relasi afektif. 

Visualisasi iklan memperkuat konstruksi tersebut dengan menempatkan 

ruang domestik sebagai pusat spiritualitas perempuan. Dapur dan meja makan 

menjadi lokasi utama di mana kesalehan dimaterialkan melalui gestur lembut, 

ekspresi penuh kasih, dan estetika hidangan yang tertata rapi. Simbol 

keagamaan yang eksplisit cenderung diminimalkan, digantikan oleh narasi 

emosional dan visual yang menekankan kebersamaan serta rasa syukur. 

Kesalehan tampil sebagai sesuatu yang terasa dan terlihat melalui suasana, 

bukan melalui praktik ritual yang formal. Dalam kerangka ini, iklan membangun 

norma tentang perempuan Muslim ideal sebagai sosok yang saleh melalui 

kepedulian, kesabaran, dan kemampuan menjaga harmoni keluarga. 

Analisis ini menggunakan pendekatan teoritis dari Saba Mahmood dalam 

Politics of Piety yang menekankan bahwa agensi perempuan dalam praktik 

keagamaan tidak selalu muncul sebagai bentuk resistensi terhadap norma 

dominan, tetapi juga dapat termanifestasi dalam partisipasi aktif terhadap 



Noraini 

 
 

 

668 Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan… 

 

struktur normatif yang dijalani secara sadar.18 Pendekatan ini dilengkapi dengan 

kerangka dari Lara Deeb dalam An Enchanted Modern,19 yang menggambarkan 

bagaimana perempuan Muslim urban menavigasi kesalehan dan modernitas 

dalam praktik sehari-hari. Dengan menggunakan dua lensa teoritis ini, kajian ini 

menyoroti bagaimana media mengonstruksi perempuan Muslim bukan hanya 

sebagai penjaga rumah tangga, tetapi juga sebagai agen budaya dan spiritual 

yang kompleks, meskipun tetap dibatasi oleh norma gender dan estetika pasar. 

a. Iklan Ramadan: Ruang Ekspresi Politik Kesalehan Perempuan 

Artikel ini melihat pendekatan teoretis soal kesalehan oleh Saba 

Mahmood menyediakan perangkat analisis yang krusial untuk membaca 

konstruksi representasi ini secara lebih bernuansa. Kesalehan, menurut 

Mahmood, tidak selalu dapat dimaknai semata-mata sebagai bentuk perlawanan 

atau tanda penundukan. Praktik etis yang dijalani perempuan dalam ranah 

domestik dapat berfungsi sebagai proses pembentukan subjektivitas religius 

yang dijalani secara sadar dan memiliki makna.  

Akan tetapi, ketika pola representasi tersebut direproduksi secara 

seragam dalam iklan, ragam pemaknaan kesalehan perempuan menjadi semakin 

terbatas. Kesalehan disempitkan ke dalam wilayah privat dan afektif, sementara 

dimensi intelektual, sosial, dan politis dari iman hampir tidak mendapatkan 

visibilitas. Iklan Nutrijel dan WeAreMoms menampilkan kesalehan dari sisi peran 

seorang perempuan di ruang privat, sebagai ibu. Walaupun WeAreMoms 

menghadirkan perempuan di ruang publik, namun sangat terbatas dan dalam 

peran ketaatan sebagai anak. Dalam konteks ini, iklan tidak hanya 

merepresentasikan kesalehan, tetapi sekaligus mengatur batas tentang 

bagaimana kesalehan perempuan dianggap pantas untuk ditampilkan. 

Penyempitan tersebut tampak semakin tegas ketika kesalehan 

dilekatkan pada estetika kuliner. Dalam iklan Nutrijel, perempuan Muslim 

direpresentasikan melalui kecakapan menyajikan hidangan yang tidak hanya 

bernilai gizi, tetapi juga menarik secara visual. Makanan berfungsi sebagai 

medium simbolik untuk mengekspresikan kasih sayang, pengorbanan, dan 

kepedulian. Aktivitas memasak dan menyajikan hidangan diposisikan sebagai 

praktik spiritual yang menjembatani nilai-nilai religius dengan selera estetika 

modern. Dalam kerangka ini, perempuan dikonstruksikan sebagai subjek religius 

yang kreatif, adaptif, dan cakap mengelola rumah tangga sesuai dengan tuntutan 

zaman. 

 
18 Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. 
19 Deeb, An Enchanted Modern: Gender and Public Piety in Shi‘i Lebanon. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 633-674  
 

Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan…  669 

 

Di satu sisi, representasi ini memperlihatkan upaya untuk menampilkan 

kesalehan yang kompatibel dengan modernitas. Adapun di iklan WeAreMoms, 

perempuan Muslim digambarkan mampu memadukan nilai spiritual dengan 

gaya hidup kontemporer, menjadikan ruang domestik sebagai arena ritualisasi 

Ramadan yang terasa akrab dan modern. Namun, di sisi lain, keterikatan 

kesalehan pada estetika kuliner juga membawa konsekuensi problematis. Ketika 

spiritualitas dilekatkan pada keindahan sajian dan emosi positif, kesalehan 

berisiko bergeser menjadi gaya hidup yang mudah dikomodifikasi. Kesalehan 

tampil sebagai citra yang dapat dikonsumsi, bukan sebagai praktik etis yang 

reflektif dan kompleks. Dalam logika pasar, kesalehan semacam ini lebih mudah 

dipasarkan karena selaras dengan norma gender dominan dan estetika visual 

yang aman. Perempuan diposisikan saleh sejauh mereka mampu menghadirkan 

keindahan, kehangatan, dan harmoni. Bentuk-bentuk spiritualitas yang lebih 

kritis, intelektual, atau terkait dengan keterlibatan sosial nyaris tidak 

memperoleh visibilitas. Iklan dengan demikian menyeleksi bentuk kesalehan 

yang dapat diterima secara komersial, sekaligus menyingkirkan ekspresi religius 

yang berpotensi mengganggu kenyamanan visual dan naratif. 

Selain estetika, kesalehan perempuan juga direpresentasikan melalui 

ketaatan emosional. Hubungan afektif antara ibu dan anak perempuan menjadi 

salah satu narasi yang paling sering muncul. Ekspresi hormat, syukur, dan kasih 

sayang diposisikan sebagai indikator utama kesalehan. Spiritualitas dimaknai 

sebagai sikap emosional yang terwujud dalam komunikasi sehari hari. 

Perempuan tampil sebagai pusat afeksi keluarga, penjaga harmoni, dan 

penopang stabilitas emosional dalam struktur domestik Muslim. 

Representasi ini menunjukkan pergeseran pemaknaan kesalehan dari 

relasi vertikal dengan Tuhan menuju artikulasi horizontal yang menekankan 

relasi interpersonal. Kesalehan dimaterialkan melalui bahasa tubuh, ekspresi 

wajah, dan gestur kehangatan. Dalam kerangka ini, perempuan menjadi figur 

utama yang menghidupkan spiritualitas melalui emosi. Pendekatan Mahmood 

memungkinkan pembacaan yang tidak simplistis terhadap praktik ini. 

Kelembutan, kesabaran, dan pengabdian tidak selalu menandakan ketiadaan 

agensi, melainkan dapat menjadi cara perempuan membentuk diri secara etis 

dalam kerangka nilai yang mereka anggap bermakna. 

Namun, media juga berperan dalam menormalkan bentuk kesalehan 

emosional tertentu sebagai standar ideal. Iklan Ramadan cenderung 

menampilkan perempuan yang lembut, penyabar, dan penuh cinta, sekaligus 

menyingkirkan ekspresi religius yang lebih tegas atau kritis. Emosi menjadi 

ukuran normatif untuk menilai siapa perempuan Muslim yang dianggap baik. 

Akibatnya, perempuan dibebani kerja emosional yang besar, sementara dimensi 



Noraini 

 
 

 

670 Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan… 

 

politis spiritualitas mereka tetap tersembunyi. Perempuan yang terlibat dalam 

aktivisme, pendidikan, atau wacana intelektual Islam jarang memperoleh ruang 

representasi. 

b. Menjadi Muslimah Modern: Identitas Baru dan Ekonomi  

Dalam Enchanted Modern menawarkan perspektif tambahan bahwa 

perempuan Muslim tidak berada dalam oposisi biner antara religiusitas dan 

modernitas. Mereka justru menegosiasikan keduanya dalam praktik sehari hari. 

Namun, iklan Ramadan, baik Nutrijel dan WeAreMoms cenderung 

menyederhanakan negosiasi tersebut dengan menampilkan satu wajah 

kesalehan, yakni estetis dan emosional. Kompleksitas pengalaman perempuan 

Muslim yang hidup di antara tuntutan ekonomi, sosial, dan spiritual direduksi 

menjadi narasi yang harmonis dan aman.  Selain itu, artikel ini juga menjumpai 

representasi eksistensi perempuan dalam ranah sosial dan komunitas. Beberapa 

iklan mulai menampilkan perempuan sebagai pelaku kerja kolektif dalam 

kegiatan Ramadan di ruang publik. Aktivitas seperti berbagi takjil atau 

mengelola acara komunitas memberi kesan adanya pergeseran dari figur 

domestik menuju agen sosial. Perempuan tidak lagi hanya memasak untuk 

keluarga inti, tetapi juga berkontribusi pada kehidupan komunal. Representasi 

ini membuka kemungkinan pembacaan tentang agensi perempuan dalam skala 

yang lebih luas. Bahkan, di WeAreMoms, perempuan masih ditampilkan lebih 

banyak sebagai pekerja sebagai bagian dari baktinya kepada keluarga.  

Di sini keterlibatan perempuan dalam kerja komunitas dapat dipahami 

sebagai sintesis antara kesalehan dan modernitas. Perempuan digambarkan 

menjalankan nilai spiritual sembari terlibat aktif dalam praktik sosial. Namun, 

representasi ini tetap mengandung batasan. Kerja sosial perempuan masih 

diposisikan sebagai perpanjangan dari peran domestik. Memasak untuk 

komunitas atau mengelola kegiatan sosial tetap dibingkai dalam nilai keibuan 

dan pelayanan, sebagaimana di iklan Nutrijel. Agensi perempuan diakui, tetapi 

diarahkan melalui jalur yang tidak mengganggu norma gender yang mapan. Hal 

ini menunjukkan paradoks representasi media. Di satu sisi, iklan membuka 

ruang bagi pengakuan terhadap kontribusi sosial perempuan. Di sisi lain, 

pengakuan tersebut disertai pembatasan yang meneguhkan kembali peran 

tradisional. Perempuan boleh aktif di ruang publik selama aktivitas mereka tetap 

mencerminkan kelembutan, pengorbanan, dan kepedulian. Dengan demikian, 

transformasi representasi berlangsung secara parsial dan terkendali. 

Eksistensi perempuan juga dimaknai melalui relasi keluarga dan 

antargenerasi. Iklan Ramadan sering menampilkan perempuan sebagai 

penghubung nilai antara masa lalu dan masa kini. Mereka hadir sebagai figur 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 633-674  
 

Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan…  671 

 

yang menasihati, membimbing, dan menjaga kesinambungan moral. Eksistensi 

perempuan tidak dipahami sebagai individualitas otonom, melainkan sebagai 

simpul relasi yang menjamin harmoni sosial. Dalam pembacaan Mahmood, 

peran ini dapat dilihat sebagai bentuk agensi relasional yang bermakna. Namun, 

peran tersebut juga menunjukkan keterbatasan karena perempuan jarang 

ditampilkan sebagai produsen wacana atau agen perubahan struktural. 

Dimensi interseksional dalam representasi perempuan masih sangat 

terbatas. Meskipun beberapa iklan berupaya menampilkan narasi yang dekat 

dengan kehidupan perempuan dari kelas ekonomi bawah, representasi ini sering 

bersifat simbolik dan periferal. Figur perempuan yang dominan tetap berasal 

dari kelas menengah urban dengan penampilan yang sesuai standar kecantikan 

hegemonik. Perempuan pedesaan, lansia, penyandang disabilitas, atau pekerja 

sektor informal hampir tidak terlihat. Ketidakhadiran ini mencerminkan logika 

seleksi media yang tunduk pada imperatif pasar dan estetika kapitalisme. Dalam 

konteks ini, representasi bukan sekadar persoalan visual, tetapi juga distribusi 

pengakuan. Ketika hanya satu jenis identitas yang dinaturalisasi sebagai norma, 

pengalaman perempuan lain terpinggirkan. Teori Mahmood mengingatkan 

bahwa agensi perempuan dari kelompok marjinal tetap ada dalam praktik 

keagamaan nyata, meskipun tidak diakui oleh media. Sementara itu, konsep 

enchanted modern menunjukkan bahwa modernitas yang ditampilkan iklan 

bersifat eksklusif dan kelas spesifik. 

Isu penting lain adalah persoalan suara dan produksi narasi. Perempuan 

sering hadir sebagai citra visual, tetapi jarang sebagai subjek yang berbicara. 

Narasi iklan umumnya dikendalikan oleh aktor industri yang tidak selalu 

memiliki kedekatan pengalaman dengan perempuan Muslim yang 

direpresentasikan. Akibatnya, pengalaman perempuan disederhanakan menjadi 

citra yang aman. Tanpa keterlibatan perempuan dalam produksi makna, 

representasi kesalehan feminin terus dimonopoli oleh narasi dominan. Dalam 

perspektif ini, keterlibatan perempuan sebagai produsen narasi menjadi krusial. 

Representasi partisipatif membuka ruang bagi kompleksitas pengalaman 

religius, termasuk ketegangan dan ambiguitas. Ketika perempuan diberi ruang 

untuk menarasikan Ramadan dari sudut pandang mereka sendiri, iklan tidak 

lagi sekadar mereproduksi citra ideal, tetapi berpotensi menjadi arena artikulasi 

pengalaman spiritual yang lebih adil dan reflektif. 

KESIMPULAN 

Artikel ini menelaah bagaimana iklan televisi Ramadan di Indonesia berfungsi 

sebagai ruang produksi wacana yang membentuk makna kesalehan dan 

eksistensi perempuan Muslim. Dengan menempatkan iklan sebagai praktik 

kultural yang tidak netral, kajian ini berangkat dari rumusan masalah mengenai 



Noraini 

 
 

 

672 Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan… 

 

bagaimana kesalehan direpresentasikan, bagaimana eksistensi perempuan 

dimaknai, serta sejauh mana iklan membuka atau justru membatasi ruang agensi 

perempuan Muslim dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer yang 

dipengaruhi oleh logika pasar dan estetika media. 

Temuan utama penelitian menunjukkan bahwa iklan Ramadan 

cenderung merepresentasikan kesalehan perempuan sebagai praktik performatif 

yang berakar kuat pada ranah domestik dan relasi afektif. Kesalehan 

dimaterialkan melalui kerja perawatan, pengelolaan emosi, dan estetika kuliner, 

sementara praktik ibadah formal, refleksi intelektual, dan keterlibatan sosial-

politik perempuan relatif terpinggirkan. Representasi ini diperkuat oleh visual 

ruang domestik yang berulang dan narasi emosional yang membangun citra 

perempuan Muslim ideal sebagai penjaga harmoni keluarga. Pada saat yang 

sama, terdapat indikasi terbatas mengenai perluasan peran perempuan ke ranah 

komunitas, terutama melalui kerja kolektif Ramadan, meskipun perluasan ini 

masih dibingkai sebagai perpanjangan dari peran domestik dan nilai keibuan. 

Secara ilmiah, artikel ini berkontribusi dengan memperkaya kajian media, 

gender, dan studi Islam melalui pembacaan kritis atas iklan Ramadan 

menggunakan kerangka Politics of Piety dan Enchanted Modern. Artikel ini 

menunjukkan bahwa agensi perempuan memang tidak selalu hadir sebagai 

resistensi, tetapi juga melalui partisipasi etis dalam struktur normatif yang ada. 

Namun, didapati media malah membatasi spektrum agensi tersebut melalui 

seleksi representasi yang sesuai dengan kepentingan pasar atau modernitas. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan keterkaitan erat antara representasi 

kesalehan, ekonomi politik media, dan konstruksi gender. 

Implikasi penelitian ini mengarah pada pentingnya pendekatan 

representasi yang lebih reflektif dan partisipatif dalam industri periklanan, 

khususnya dengan melibatkan perempuan Muslim sebagai produsen narasi, 

bukan sekadar objek visual. Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan karena 

hanya menganalisis dua iklan dan berfokus pada teks media tanpa melibatkan 

perspektif audiens atau pelaku industri. Penelitian lanjutan dapat memperluas 

korpus iklan, menggunakan pendekatan interseksional yang lebih mendalam, 

serta mengombinasikan analisis wacana dengan studi resepsi untuk memahami 

bagaimana representasi tersebut dimaknai dan dinegosiasikan dalam praktik 

sosial sehari-hari. 

REFERENSI 

A. Arimbi, Diah. “Politicizing Piety: Women’s Rights and Roles in the Tarbiyah 

Movement in Indonesia.” Religious Studies and Theology - Interdisciplinary 

Studies in Religion 36, no. 2 (December 2018): 2. 



NAHNU; Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 

Vol.3, no.2 (2025), pp. 633-674  
 

Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan…  673 

 

Abdmolaei, Shirin. “(Re)Fashioning Resistance : Women, Dress and Sexuality in 

Iran.” Anthropology of the Middle East 9, no. 2 (2014). 

Abu-Lughod, Lila. “The Marriage of Feminism and Islamism in Egypt: Selective 

Repudiation as a Dynamic of Postcolonial Cultural Politics.” In Remaking 

Women: Feminism and Modernity in the Middle East. Princeton: Princeton 

University Press, 1998. 

Afrianty, Dina. “Rising Public Piety and the Status of Women in Indonesia Two 

Decades After Reformasi.” TRaNS: Trans -Regional and -National Studies of 

Southeast Asia 1, no. 16 (2019). 

Aini, Nur, and Mia Siscawati. “To Become Indonesian Women, You Have to 

Wear Jilbab : Normalising the Veil in the Contemporary Indonesian 

Islam.” Proceedings of the Fourth Asia-Pacific Research in Social Sciences and 

Humanities, Arts and Humanities Stream (AHS-APRISH 2019) (Paris), 

Atlantis Press, 2019. 

Barker, Chris. Cultural Studies: Teori Dan Praktik. Yogyakarta: PT. Bentang 

Pustaka, 2005. 

Beta, Annisa R. “Commerce, Piety and Politics: Indonesian Young Muslim 

Women’s Groups as Religious Influencers.” New Media & Society 21, no. 10 

(October 2019): 2140–59. https://doi.org/10.1177/1461444819838774. 

———. “Hijabers: How Young Urban Muslim Women Redefine Themselves in 

Indonesia.” International Communication Gazette 76, nos. 4–5 (2014). 

https://doi.org/10.1177/1748048514524103. 

———. Pious Girls: Young Muslim Women in Indonesia. New York and London: 

Routledge Taylor & Francis Group, 2024. 

Brenner, Suzanne. “Reconstructing Self and Society: Javanese Women Muslim 

and ‘the Veil.’” American Ethnologist 23, no. 4 (1996). 

Cranny-Francis, Anne, Wendy Waring, Pam Stavropoulos, and Joan Kirkby. 

Gender Studies: Terms and Debates. New York: Palgrave Macmillan, 2003. 

Daniels, Timothy. “Introduction: Performance, Popular Culture, and Piety in 

Malaysia and Indonesia.” In Performance, Popular Culture, and Piety in 

Muslim Southeast Asia. New York: Palgrave Macmillan, 2013. 

Deeb, Lara. An Enchanted Modern: Gender and Public Piety in Shi‘i Lebanon. 

Princeton and Oxford: Princeton University Press, 2006. 

Doorn-Harder, Pieternella van. Women Shaping Islam: Reading the Qu’ran in 

Indonesia. Illinois: University of Illinois Press, 2010. 

El-Feki, Shereen. Seks Dan Hijab : Gairah Dan Intimitas Di Dunia Arab Yang 

Berubah. Tangerang Selatan: PT. Pustaka Alvabet, 2013. 

Fairclough, Norman. Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Languange. 

New York: Longman Publishing, 1995. 

Fuchs, Christian. Communication and Capitalism: A Critical Theory. London: 

University of Westminster Press, 2020. 

Heryanto, Ariel. Identitas Dan Kenikmatan: Politik Budaya Layar Indonesia. V. 

Jakarta: KPG (Kepustakaan Populer Gramedia), 2019. 

Hoesterey, James Bourk. Rebranding Islam: Piety, Prosperity, and A Self-Help Guru. 

Stanford: Stanford University Press, 2016. 



Noraini 

 
 

 

674 Konstruksi Feminitas Muslim Ideal dalam Iklan Ramadan… 

 

Holt, Nicholas L. “Representation, Legitimation, and Autoethnography: An 

Autoethnographic Writing Story.” International Journal of Qualitative 

Methods 2, no. 1 (March 2003): 18–28. 

https://doi.org/10.1177/160940690300200102. 

Johanna Pink. “Introduction: Muslim Societies and Mass Consumption.” In 

Muslim Societies in the Age of Mass Consumption: Politics, Culture, and 

Identity Between Local and the Global. Newcastle: Cambridge Scholars 

Publishing, 2009. 

Jones, Carla. “Images of Desire: Creating Virtue and Value in an Indonesian 

Islamic Lifestyle Magazine.” Journal of Middle East Women’s Studies 6, no. 3 

(2010). 

———. “Materializing Piety: Gendered Anxieties about Faithful Consumption in 

Contemporary Urban Indonesia.” American Ethnologist 37, no. 4 (2010): 

617–37. 

Lyansari, Kirana N. “Hijrah Celebrity: Creating New Religiosities, Branding 

Economics of Lifestyle in the Age of Muslim Mass Consumption.” 

Analisis: Jurnal Studi Keislaman 18, no. 2 (2018). 

Mahmood, Saba. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. 

Princeton: Princeton University Press, 2005. 

Makhlouf, Carle. Changing Veils : Women and Modernisation in North Yemen. 

London: Routledge, 2017. 

Mohammad, Robina. “Making Gender Ma(r)King Place: Youthful British 

Pakistani Muslim Women’s Narratives of Urban Space.” Environment and 

Planning A: Economy and Space 45, no. 8 (2013). 

Mosco, Vincent. The Political Economi Of Communication: Rethingking and Renewal. 

London: SAGE Publications Ltd, 1996. 

Rinaldo, Rachel. “Muslim Women, Moral Visions: Globalization and Gender 

Controversies in Indonesia.” Qualitative Sociology 34, no. 4 (December 

2011): 539–60. https://doi.org/10.1007/s11133-011-9204-2. 

Schafer, Saskia. “Islam in the Echo Chamber: Ahmadiyya and Shi’a Identities in 

Indonesian and Malaysian Online Discourses.” In Asiascape: Digital Asia, 

5:124–58. nos. 1–2. Brill Academic Publishers, February 2018. 

https://doi.org/10.1163/22142312-12340087. 

Smith-Hefner, Nancy J. “Youth Languange, Gaul Sociability, and the New 

Indonesian Middle Class.” Jurnal Studi Pemuda 1, no. 1 (2012). 

Yuliantini, Maghfira F. “Ketimpangan Gender Di Layar Perak: Representasi 

Perempuan Di Film Terlaris Indonesia.” Umbara: Indonesian Journal of 

Anthropology 6, no. 2 (2021). 

Zencirci, Gizem. “Markets of Islam: Performative Charity and the Muslim 

Middle Classes in Turkey.” Journal of Cultural Economy 13, no. 5 (2020). 
  


